
SCIENZA & POLITICA, vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
DOI: https://doi.org/10.60923/issn.1825-9618/24071 
ISSN: 1825-9618 

 
 

 
119 

SCIENZA & POLITICA 
per una s tor ia  del le  dot tr ine  
  

Machiavelli e la guerra giusta:  
tra necessità e speranza 

 
Machiavelli and Just War: Between Necessity and Hope 

 

 Fabio Raimondi 

fabio.raimondi@dispes.units.it                                                                Università di Trieste 

  

A B S T R A C T  

 
Il tema del saggio è la definizione machiavelliana di “guerra giusta”. Esaminando alcuni riferimenti testuali precisi 
connessi coi temi della necessità e della speranza, la tesi proposta è che Machiavelli fornisca una definizione di 
iustum bellum originale rispetto a quelle precedenti di matrice classica e cristiana, perché militare e politica, ma 
anche concettuale. La guerra giusta è configurata dal segretario fiorentino come una specie particolare di guerra la 
cui ratio è la valutazione, al contempo soggettiva e oggettiva, di trovarsi in una situazione in cui non c’è alternativa 
alla morte. 

PAROLE CHIAVE: Machiavelli; Bellum iustum/Guerra giusta; Necessità; Speranza. 

This essay focuses on Machiavelli’s concept of the “just war.” Through an analysis of textual references related to 
necessity and hope, I will argue that Machiavelli offers an original definition of the iustum bellum, a definition that, 
encompassing the military, political, and conceptual spheres, differs from previous classical and Christian traditions. 
Machiavelli presents the “just war” as a specific type of war, justified by subjective and objective evaluations of situa-
tions in which death is the only alternative. 

KEYWORDS: Machiavelli; Bellum iustum/Just War; Necessity; Hope. 

 

 

 

   

    

 

    

    

 

 

  

http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/


RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
120 
 

Ogni scienza ha le sua generalità, sopra 
le quali in buona parte si fonda. 

(N. Machiavelli, L’arte della guerra, III) 

La capacità di vivere degli uomini è con-
tigua alla soggettività delle rappresenta-
zioni della fortuna. 

(H. Blumenberg, Teoria dell’inconcet-
tualità) 

 

1. Questo saggio analizza, all’interno della concezione machiavelliana della 
guerra, un tema che può sembrare secondario: la definizione della guerra giusta. 

Prendiamo come esempio di un giudizio ampiamente condiviso dalla storiogra-
fia machiavelliana l’affermazione secondo la quale Machiavelli «disprezzava tutte le 
religioni» e, in particolare, la cristiana, perché conduceva all’ignavia, all’apatia e al 
disinteresse per la vita pubblica. Le religioni erano considerate solo «strumenti di 
governo», come asserivano i «sofisti», che «glorifica[vano il] potere bruto», di cui 
troviamo «abbondanti esempi nelle pagine di Tucidide e Tacito». Se fosse solo così, 
Machiavelli sarebbe un realista politico della peggior specie, perché ridurrebbe la 
politica a forza facendola coincidere con la virtù, definita come l’«energia dinamica 
che spinge l’uomo al potere e alla grandezza» e il cui «esercizio» consente a un 
principe di «conquistare e mantenere il potere», esempio di una concezione politica 
a-religiosa, per la quale il bene della collettività è più importante di quello della 
coscienza individuale. In realtà, Machiavelli non ritiene che la politica sia «solo un 
insieme di astuzie e crudeltà senza scrupoli», perché «nessuno Stato può basarsi 
permanentemente sull’odio. La virtù del sovrano è dinamica ma non demoniaca, 
salvo in rare occasioni. Di solito è frenata dalla prudenza. Il sovrano saggio sceglierà 
i suoi mezzi in modo tale da essere sia temuto sia amato» e così anche lo Stato, la 
cui virtù è finalizzata al «mantenimento della [propria] sicurezza». Indipendente-
mente dall’uso improprio di termini come “Stato”, “potere” e “sovrano” che in 
Machiavelli hanno un significato diverso rispetto a quello moderno inaugurato dal 
Leviatano di Hobbes1, una delle conclusioni a cui porta tale concezione è che «il 
codice tradizionale della guerra giusta [viene] abbandonato», perché Machiavelli 
considera «giusta solo la guerra dettata dall’interesse» ovvero dalla salvaguardia a 
qualsiasi costo dell’esistenza dello Stato al fine di vivere in pace: ogni guerra nell’in-
teresse dello Stato è quindi giusta di per sé e non necessita di ulteriori giustifica-
zioni2. 

Cercando negli scritti principali del segretario fiorentino una definizione di 
guerra giusta incontriamo una difficoltà che può giustificare il giudizio di Bainton e 
l’apparente irrilevanza del tema in Machiavelli, perché il lemma “guerra giusta” non 

 
1 In Machiavelli non c’è alcun patto (o contratto) col quale gli individui cedano, ovvero deleghino, l’esercizio 
del proprio jus in omnia al solo sovrano il quale, di conseguenza, rappresenta il popolo, che si costituisce 
proprio attraverso tale cessione: manca quindi la sovranità in senso moderno, che non è semplice autorità, 
nemmeno se dispotica, ma il potere assoluto del rappresentante sul rappresentato, o dell’attore sull’autore, 
proprio per volontà di quest’ultimo (cfr. T. HOBBES, Leviathan, London, Printed for Andrew Crooke, 1651, 
capp. XVI-XVII). 
2 Tutte le citazioni di questo paragrafo sono tratte da R. BAINTON, Christian Attitudes Toward War and 
Peace. A Historical Survey and Critical Re-evaluation, New York-Nashville, Abingdon Press, 1960, pp. 123-
127. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
121 

compare mai nelle sue opere principali. Nell’epistolario privato, ad esempio, un’oc-
correnza è presente nella lettera di Francesco Vettori a Machiavelli, datata Roma, 
20 agosto 15133, ma nella risposta Machiavelli non commenta. Nei suoi scritti prin-
cipali, invece, compare «bellum iustum» (due volte) e «guerre giuste» (una volta). 

La prima occorrenza di «bellum iustum» si trova sotto forma di citazione tratta 
da Tito Livio4. Livio: «iustum est bellum, Samnites, quibus necessarium, et pia 
arma, quibus nulla nisi in armis relinquitur spes» («giusta è la guerra, o Sanniti, per 
coloro ai quali è necessaria, e pie [sono] le armi, per coloro ai quali nessuna spe-
ranza è rimasta se non nelle armi»); Machiavelli: «iustum enim est bellum quibus 
necessarium et pia arma ubi nulla nisi in armis spes est»5; in ragione delle modifiche 
al testo liviano6, la traduzione diventa: «giusta, infatti, è la guerra per coloro ai quali 
è necessaria e pie [sono] le armi dove non c’è nessuna speranza se non nelle armi». 
A parte l’omissione del vocativo, Machiavelli sostituisce al secondo “quibus” (i sog-
getti in azione) un’indicazione temporale (“ubi”: “dove”, certo, ma nel senso di 
“quando”, “nel momento in cui”), che rende impersonale, si potrebbe dire “ogget-
tivo”, il tempo della guerra giusta. Se la necessità indica una condizione soggettiva 
(cioè quella in cui oggettivamente si trovano i soggetti coinvolti), la speranza è un 
momento oggettivo in essa contenuto. La guerra è giusta (o può dirsi giusta) solo se 
soggettivamente necessaria e solo se la speranza di non morire riposa oggettiva-
mente nell’uso delle armi. 

La seconda occorrenza compare nei Discorsi e riprende la medesima fonte li-
viana: «iustum enim est bellum quibus necessarium, et pia arma quibus nisi in armis 
spes est»7, ovvero: «giusta, infatti, è la guerra per coloro ai quali è necessaria, e pie 
[sono] le armi per coloro i quali c’è speranza solo nelle armi». La differenza tra 
condizione soggettiva e momento oggettivo scompare e l’affermazione, messa in 
bocca a Claudio Ponzio, capitano dei Sanniti, è così chiosata da Machiavelli: «sopra 
la quale necessità egli fondò cogli suoi soldati la speranza della vittoria»8. 

Nelle Istorie, infine, Machiavelli traduce la versione di Livio data nel Principe, 
volgendola al plurale: «sono solamente quelle guerre giuste che sono necessarie, e 
quelle armi sono pietose dove non è alcuna speranza fuora di quelle»9. La differenza 
tra condizione soggettiva e momento oggettivo ritorna. Si noti la traduzione (o, me-
glio, la trasformazione) di enim con “solamente” (solum), che contribuisce a dare 

 
3 L, ii, p. 1027. I testi di Machiavelli sono citati secondo l’Edizione Nazionale delle opere di Niccolò Machia-
velli, Roma, Salerno Editrice (d’ora in poi EN) utilizzando le seguenti abbreviazioni: P/Principe = Il Principe, 
EN I/1, 2006; AG/Arte = L’arte della guerra, in L’arte della guerra. Scritti politici minori, EN I/3, 2001, pp. 
27-395 (nelle citazioni, il numero romano indica il capitolo, seguito da quelli arabi del paragrafo e della pa-
gina); D/Discorsi = Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, EN I/2, i-ii, 2001; IF/Istorie = Istorie fioren-
tine, in Opere storiche, EN II, i-ii, 2010, pp. 77-785 (nelle citazioni il numero romano indica il libro, seguito 
da quelli arabi del capitolo, del paragrafo e della pagina); T = Teatro, EN III/1, 2017; L = Lettere, EN IV, i-
iii, 2022. 
4 T. LIVIO, Ab urbe condita, IX, 1, 10. 
5 P, XXVI, 10, p. 314. 
6 Cfr. P, p. 314 n. 16 e M. MARTELLI, Machiavelli e gli storici antichi. Osservazioni su alcuni luoghi dei 
Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Roma, Salerno Editrice, 1998, pp. 147-148. 
7 D, III, 12, 17, p. 630. 
8 Ibidem. 
9 IF, V, 8, 8, pp. 467-468. 



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
122 
 

forza assertiva alla frase e a precisare la fattispecie delle guerre giuste, che sono solo 
quelle necessarie. 

È stato correttamente sottolineato che per Machiavelli la caratteristica che rende 
giusta una guerra è la sua necessità10: posizione che lo allontana dalla pluralità di 
cause che invece la giustificano secondo Livio11. Ma che cosa significa “necessità” 
in riferimento alla guerra e a che cosa serve tale definizione? Non certo a impedire 
altre guerre, benché ingiuste: «una guerra non necessaria [è mossa da] la ambizione 
e [da] la avarizia de’ potenti […] per sfogare gli appetiti loro e opprimere, per do-
minare, il popolo»12, senza contare, perché qui non è tema, che ciò comporta «sol-
dar[e] gente e po[rre] nuove gravezze, le quali […] aggravano più i minori che i 
maggiori cittadini»13. E che senso dare all’aggettivo “giusto”, dato che qui coincide 
con necessario? 

 
2. Indipendentemente dai vari significati che il termine “necessità” assume nei 

testi di Machiavelli 14, bisogna tener presente che per il segretario fiorentino neces-
sità e libertà non si contrappongono, anzi sono funzionali l’una all’altra: la necessità 
è ciò che vincola ma, al contempo, è ciò che rende possibile la virtù come pratica 
di governo della fortuna. Il rapporto tra virtù e necessità 

non è solo un rapporto di antitesi. Da un lato la virtù è il mezzo con cui si produce l’innova-
zione, ma producendosi il fatto nuovo si dà via libera a tutta una serie di eventualità impre-
vedibili o incontrollabili e così diventiamo preda della fortuna. Dall’altro la virtù è quella 
qualità propria della nostra personalità con la quale ci opponiamo alla fortuna e la pieghiamo 
a un certo ordine15. 

La necessità non preclude l’esercizio della libertà, anzi è ciò che lo rende pos-
sibile. Per Machiavelli 

la necessità non è soltanto una forza ostile che rende le azioni umane puramente meccaniche. 
Essa può sforzare l’uomo ad agire come richiesto dalla ragione; può creare occasioni favore-
voli. In qualsiasi situazione l’uomo si trovi l’esito finale dipende dal suo modo di reagire alle 
condizioni create dalla necessità. L’uomo non è impotente di fronte agli assalti esterni16.  

Gilbert, infatti, conclude il suo ragionamento con le parole di Machiavelli che 
sottolineano «quanto sia utile alle umane azioni la necessità, e a quale gloria siano 

 
10 Cfr. M. HÖRNQVIST, Machiavelli and Empire, Cambridge, Cambridge University Press, 2004, pp. 253-
263; D. ZORZO, Maquiavel em guerra: o jus ad bellum e o jus in bello na teoria político-militar maquiaveliana, 
in M.A. AZEVEDO ET AL., Ética, política, religião, São Paulo, ANPOF, 2017, pp. 288-298, in particolare pp. 
291-294. 
11 Cfr. A.S. ROSSI, Il Livio di Machiavelli. L’uso politico delle fonti, Roma, Salerno Editrice, 2020, pp. 92-
93, 249-253. 
12 IF, IV, 4, 6, p. 381, che rinvia a Principe IX. 
13 Ibidem. Sulle questioni finanziarie e fiscali relative al modo fiorentino di muovere guerra, si vedano: F. 
VON DUNGERN, Krieg und Kriegsfinanzen bei Niccolò Machiavelli, «Zeitschrift für die gesamte Staatswissen-
schaft / Journal of Institutional and Theoretical Economics», 104, 2/3, 1944, pp. 303-318; J. BARTHAS, L’ar-
gent n’est pas le nerf de la guerre. Essai sur une prétendue erreur de Machiavel, Rome, École Française de 
Rome, 2011. 
14 Cfr. K. KLUXEN, Politik und menschliche Existenz bei Machiavelli. Dargestellt am Begriff der Necessità, 
Stuttgart, Kohlhammer, 1967. Per una ulteriore e in parte diversa analisi mi permetto di rinviare a F. RAI-
MONDI, «Necessità» nel Principe e nei Discorsi di Machiavelli, «Scienza & Politica», 40, 2009, pp. 27-50. Cfr. 
anche L. MOSSINI, Necessità e legge nell’opera di Machiavelli, Milano, Giuffrè, 1962; F. DEL LUCCHESE, 
Strategie della virtù tra necessità e libertà in Machiavelli, «Quaderni materialisti», 1, 2002, pp. 41-67; H.C. 
MANSFIELD, Machiavelli on Necessity, in D. JOHNSTON – N. URBINATI – C. VERGARA (eds), Machiavelli 
on Liberty and Conflict, Chicago-London, Chicago University Press, 2017, pp. 39-57; J.L. AMES, A 
concepção maquiaveliana de necessidade política, «Kriterion», 141, 2018, pp. 765-788. 
15 J.G.A. POCOCK, Il momento machiavelliano (1975), Bologna, il Mulino, 1980, 2 voll., vol. I, p. 338. 
16 F. GILBERT, Machiavelli e Guicciardini (1965), Torino, Einaudi, 1970, p. 166, cors. mio. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
123 

sute condutte da quella; e, come […] le mani e la lingua degli uomini […] non areb-
bero operato perfettamente, né condotte le opere umane a quella altezza si veggono 
condotte, se dalla necessità non fussoro spinte»17. 

La necessità è un vincolo forte, un elemento di rigidità che obbliga l’agire senza 
impedirlo, è qualcosa di immodificabile con cui bisogna fare i conti e interagire in 
modo proficuo: è imposizione e possibilità, al contempo, in un contesto dinamico. 
Tuttavia, questo non basta per rispondere alle nostre domande, sebbene vengano 
meno, come sostiene Bainton, le dottrine classiche della “guerra giusta”, che non 
fanno capo alla necessità. 

Brevemente18: le principali teorie sulla guerra giusta fino al tempo di Machiavelli 
sono costruite attorno ad alcuni principi che fanno parte del cosiddetto jus ad bel-
lum. Partendo dal dikaios polemos di Aristotele contro i barbari e gli schiavi per 
natura e passando attraverso ulteriori elaborazioni greche prima e romane poi, 
come la definizione di hieròs polemos – che dalle guerre anfizioniche greche arriva 
all’indictio belli da parte dei fetiales romani, col relativo passaggio dalla sfera del 
nefas a quella del fas – si arriva all’assorbimento della guerra sia nella sfera del sacro 
sia in quella del jus: è allora che il bellum diventa jus-tum. In Cicerone troviamo 
una prima enunciazione formalizzata delle caratteristiche del bellum iustum, tale 
solo se «denuntiatum, nisi indictum» e solo se teso «a recuperare il maltolto (nisi 
de repetitis rebus)» ovvero se è la risposta a un’ingiustizia (iniuria) subita (sottra-
zione di territori, saccheggio ecc.). Una guerra, dunque, è giusta se rispetta il requi-
sito formale della dichiarazione da parte dell’autorità competente e se è motivata 
da iusta causa, cioè da un atto di giustizia riparativa. Il cristianesimo approfondisce 
la questione a livello morale e fornisce la torsione giuridico-religiosa che operò 
come punto di riferimento per secoli. Se Tertulliano dichiarava incompatibili l’uso 
della violenza e i principi evangelici (anche per difesa personale, a costo del marti-
rio), è con Agostino che l’alleanza tra Chiesa e Impero contro i barbari (infedeli) 
diventa sempre più stretta a difesa della religione cristiana; tre sono le condizioni 
paradigmatiche che rendono giusta una guerra: 1) che sia «dichiarata dall’autorità 
legittimamente costituita» (legitima auctocritas), 2) che sia «l’unico mezzo rimasto 
per rispondere a un’iniuria e per ripristinare la pace» (extrema ratio), 3) che resti 

 
17 D, III, 12, 2, pp. 625-626. 
18 Per quanto diremo e per maggiori informazioni al riguardo, cfr. A.A. CASSI, Santa, giusta, umanitaria. La 
guerra nella civiltà occidentale, Roma, Salerno Editrice, 2015. Sul tema della guerra giusta e sulla sua rico-
struzione storica e concettuale rinviamo, a titolo indicativo, ad alcuni testi che ci sono stati utili: H. DREXLER, 
IUSTUM BELLUM, «Rheinisches Museum für Philologie», 102, 2/1959, pp. 97-140; F.H. RUSSELL, The 
Just War in the Middle Ages, Cambridge, Cambridge University Press, 1975; M. BEHNEN, Der gerechte und 
der notwendige Krieg. „Necessitas“ und „Utilitas reipublicae“ in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhun-
derts, in J. KUNISCH (ed, in Zusammenarbeit mit B. STOLLBERG-RILINGER), Staatsverfassung und Heeres-
verfassung in der europäischen Geschichte der frühen Neuzeit, Berlin, Duncker & Humblot, 1986, pp. 43-
106, in particolare, pp. 50-63; A. CALORE (ed), «Guerra giusta»? La metamorfosi di un concetto unico, Mi-
lano, Giuffrè, 2003; G. KREIS (ed), Der „gerechte Krieg“. Zur Geschichte einer aktuellen Denkfigur, Basel, 
Schwabe, 2006; S. KRAUSE, Gerechte Kriege, ungerechte Feinde. Die Theorien des gerechten Krieges und 
ihre moralischen Implikationen, in H. MÜNKLER – K. MALOWITZ (eds), Humanitäre Intervention, Wies-
baden, VS Verlag, 2008, pp. 89-112. C. NADEAU – J. SAADA, Guerre juste, guerre injuste. Histoires, théories 
et critiques, Paris, Puf, 2009; A. HOLZEM, Theologische Kriegstheorien, in T. JÄGER – R. BECKMANN (eds), 
Handbuch Kriegstheorien, Wiesbaden, VS Verlag, 2011, pp. 123-143; M.A. FINO (ed), Diritti in guerra. Atti 
del Convegno Internazionale Bellum iustum (Aosta 5-7 dicembre 2007), Roma, Carocci, 2012; T. BERNS – 
J. LAFOSSE, Guerre juste et droit des gens moderne, Bruxelles, Université de Bruxelles, 2018; I. CUOCOLO, 
Appunti sulla dottrina del bellum iustum dal diritto romano alla riflessione giuridico-teologica di Tommaso 
d’Aquino, «Istituzioni Diritto Economia», 1, 3/2019, pp. 168-184; J. DOLEZIK, Die bellum iustum-Tradition 
und die Herkunft des ius gentium, in J. DOLEZIK, Narrative zum Gerechten Krieg im Völkerrecht, Berlin, 
Duncker & Humblot, 2022, pp. 47-60. 



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
124 
 

«immune da maligni sentimenti» (recta intentio). Nella riflessione di Agostino la 
definizione di guerra giusta vale come limitazione su basi giuridico-morali del ri-
corso alla guerra. Essa inaugura un dibattito che attraversa i secoli e trova una prima 
sistemazione grazie ai giuristi attivi nelle università a partire dal XII secolo. Il De-
cretum di Graziano è «una chiave di volta per la teoria della guerra giusta» perché 
stabilisce i criteri per definirla: a) deve essere ordinata dall’autorità legittima, b) non 
deve coinvolgere i chierici, c) deve essere motivata da legittima difesa o dal recupero 
del maltolto, d) deve escludere ogni violenza incontrollata, anche se lo spiraglio 
soggettivistico della recta intentio è di fatto chiuso, perché i sudditi devono obbli-
gatoriamente combattere anche una guerra ingiusta se l’autorità legittima la di-
chiara. Attraverso le importanti riflessioni di Enrico da Susa (l’Ostiense), Cino da 
Pistoia, Bartolo da Sassoferrato e Baldo degli Ubaldi (oltre a molti altri), soprattutto 
riguardo al problema del iudex superior, si giunge a Tommaso d’Aquino, il quale 
riafferma, seguendo Agostino, che il gladio bellico (la guerra giusta come difesa 
verso nemici esterni) deve sottostare a tre condizioni: I) essere dichiarato dall’auto-
rità legittima, II) avere una iusta causa, ovvero punire l’offesa ricevuta, III) posse-
dere la recta intentio, cioè voler riparare i torti, correggere i vizi e conservare la 
giustizia. 

Per quanto è utile alla ricostruzione del pensiero machiavelliano possiamo fer-
marci qui, sottolineando che il dibattito nel Cinque e Seicento prosegue con dovizia 
di contributi e rinnovata intensità. 

 
3. Ma torniamo a Machiavelli. Come va interpretato il suo uso del testo liviano? 

La guerra è necessaria per coloro che decidono lo sia sulla base di propri parametri 
di valutazione o la guerra è necessaria per coloro che si trovano in determinate 
circostanze, indipendentemente dall’interpretazione che possono darne? Nel 
primo caso, la valutazione della necessità della guerra varierebbe in modo del tutto 
arbitrario tanto da rendere inutile la definizione di “guerra giusta”, perché la guerra 
sarebbe sempre giusta e mai giusta al contempo, non esistendo un unico metro di 
giudizio; nel secondo caso, la necessità dovrebbe manifestarsi universalmente con 
evidenza cartesiana tanto da rendere impossibile a chiunque di poter dubitare che 
l’unica speranza di uscire vivi da una situazione mortifera stia nell’uso delle armi. 

La risposta a come debba intendersi “necessità” in riferimento alla guerra viene 
da alcuni passi dell’Arte. Già nei Discorsi Machiavelli aveva affermato, in un capi-
tolo dal titolo indicativo: «come uno capitano prudente debbe imporre ogni neces-
sità di combattere a’ suoi soldati, e a quegli degli inimici tôrla»19, che 

sendo conosciuta […] la virtù di tale necessità, e quanto per quella gli animi de’ soldati diven-
tavano ostinati al combattere, [i capitani] facevano ogni perché i soldati loro fussero constretti 
da quella, e, dall’altra parte usavono ogni industria perché gli nimici se ne liberassero. E per 
questo molte volte apersono al nimico quella via che loro gli potevano chiudere, e a’ suoi 
soldati proprii chiusono quella che potevano lasciare aperta20. 

L’esempio principale col quale Machiavelli illustra questa affermazione riguarda 
l’infausta decisione di «Gaio Manilio» di «occup[are] tutti gli aditi» affinché i 
Veienti, entrati nell’accampamento romano, non potessero più uscire. L’effetto fu 
che i Veienti «rinchiusi cominciarono a combattere con tanta rabbia che gli ammaz-
zarono Manilio, e arebbero tutto il resto de’ Romani oppressi, se dalla prudenza 

 
19 D, III, 12, 1, p. 625. 
20 Ivi, 3-4, p. 626. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
125 

d’uno tribuno non fusse stato loro aperta la via ad andarsene»21. La conclusione di 
Machiavelli è che «mentre la necessità costrinse i Veienti a combattere, e’ combat-
terono ferocissimamente; ma, quando viddero aperta la via, pensarono più a fuggire 
che a combattere»22. Non lasciare via di scampo ai nemici rende giusta la loro bat-
taglia o la loro guerra, perché tale vincolo obbliga, costringe. Così, anche non la-
sciare via di scampo ai propri soldati è un modo per trasformare una guerra in una 
guerra giusta ovvero necessaria. In entrambi i casi, infatti, non c’è speranza se non 
nelle armi. 

La necessità è tanto oggettiva quanto la situazione e il momento che impongono 
l’uso delle armi, anche se la scelta di combattere resta soggettiva. La responsabilità 
di rendere giusta una guerra – l’assenza di ogni significato morale allora corrente è 
evidente, mentre risalta quello della sua razionalità militare – è di ogni comandante 
che mette i nemici o i propri soldati nella condizione di non avere scampo se non 
combattendo. La necessità intesa in questo senso molto stretto «è chiamata da Tito 
Livio “ultimum ac maximum telum”»: l’arma estrema e più potente23. In un certo 
senso, Bainton aveva ragione, anche se non la ragione che credeva di avere: Ma-
chiavelli rifiuta la tradizione morale, religiosa e giuridica corrente della guerra giu-
sta, di cui però ricodifica il senso secondo una razionalità prettamente militare. Il 
commento di Lefort pare appropriato: il discorso di Machiavelli 

distrugge la tesi comunemente diffusa secondo la quale i rapporti di forza decidono rigorosa-
mente il destino dell’evento. [Questa tesi] implica due errori: da un lato non è vero che chi 
si trova in una posizione di debolezza sia destinato al fallimento: lo è solo se la forza avversaria 
è in grado di restare unita nel tempo, se non incontra ostacoli che la dividano; dall’altro lato, 
se ci si basa solo su una valutazione oggettiva ci si inganna sulla natura delle forze [in campo], 
perché ciò che determina la potenza di chi combatte non sono solo il numero e le armi, ma 
anche la consapevolezza della posta in gioco […]. La potenza di chi combatte aumenta 
quando è convinto di lottare per la propria vita o per la libertà. [In questo caso], la necessità 
mette [chi combatte] nella posizione di vincere24. 

E se nelle Istorie Machiavelli identifica la «necessità» che rende giusta una 
guerra con quella che vuol «tra[rre] la patria sua di servitù», che è «causa […] piatosa 
e giusta»25 – tema che rimanda all’occorrenza di Principe XXVI, dove «l’impresa» 
di liberare l’Italia dai barbari è definita «iusta»26, e che trova un’ulteriore esplicita-
zione in D, III, 4127, dove è sempre la situazione limite a rendere lecito ogni mezzo 
per salvare la patria e la sua libertà – è solo nell’Arte che Machiavelli spiega più 
chiaramente cosa intenda per “guerra necessaria” e, quindi, giusta: 

la necessità nasce quando tu vegga, non combattendo, dovere in ogni modo perdere; come 
è: che sia per mancarti danari e per questo lo esercito tuo si abbia in ogni modo a risolvere; 
che sia per assaltarti la fame; che il nimico aspetti di ingrossare di nuova gente. In questi casi 
sempre si dee combattere, ancora con tuo disavvantaggio, perch’egli è assai meglio tentare la 
fortuna dov’ella ti possa favorire, che non la tentando vedere la tua certa rovina28.  

 
21 Ivi, 19, pp. 630-631. 
22 Ivi, 20, p. 631. 
23 D, III, 12, 24, p. 632. 
24 Cfr. C. LEFORT, Le travail de l’œuvre Machiavel (1972), Paris, Gallimard, 1986, pp. 629-630. Per un com-
mento più aderente al testo machiavelliano si veda H.C. MANSFIELD, Machiavelli’s New Modes and Orders. 
A Study of the Discourses on Livy, Ithaca and London, Cornell University Press, 1979, pp. 355-358. 
25 IF, V, 8, 9, p. 468. 
26 P, XXVI, 9, p. 314. 
27 D, III, 41, pp. 764-765. 
28 AG, IV, 97-98, p. 178, corsivo mio. 



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
126 
 

La “necessità” è una situazione oggettiva (senza speranza, se non nella guerra), 
la quale, al contempo, ha bisogno, per essere riconosciuta, di una valutazione che, 
pur dovendo essere la più lucida e razionale possibile, resta soggettiva (bisogna de-
cidere, spesso velocemente, se ci si trova o meno in una situazione mortifera), an-
che perché «i vantaggi qualche volta te gli dà il nimico e qualche volta la tua pru-
denza»29. Più avanti, Machiavelli ribadisce che si è «constretti a combattere per ne-
cessità» quando viene «leva[ta] via ogni speranza di salvarsi fuora che nel vincere»30, 
per concludere che «le necessitadi possono essere molte, ma quella è più forte, che 
ti constringe o vincere o morire»31: anche la necessità ha dei gradi. Il concetto è 
ribadito anche successivamente, là dove Machiavelli afferma che bisogna «avere 
riguardo di non condurre il nimico in ultima disperazione; a che ebbe riguardo 
Cesare combattendo co’ Tedeschi, il quale aperse loro la via veggendo come, non 
si potendo fuggire, la necessità gli faceva gagliardi; e volle più tosto la fatica di se-
guirgli quando essi fuggivano, che il pericolo di vincergli quando si difendevano»32. 
In conclusione: «i buoni capitani non vengono mai a giornata se la necessità non gli 
strigne o la occasione non gli chiama»33. Quest’ultima citazione esplicita che l’occa-
sione migliore per “fare la giornata” è proprio quella dettata da necessità, cioè 
quella in cui non resta che una sola possibilità: vincere o morire. Necessità e occa-
sione non si escludono a vicenda, perché non sono affatto opposte, a conferma 
della struttura sempre aperta, anche se per un solo istante, della necessità. 

Veniamo allora all’uso di categorie come “oggettivo” e “soggettivo” (spesso usate 
nella storiografia machiavelliana) per stabilire la necessità di una situazione. Per 
Machiavelli, entrambi i criteri sono validi, ma solo se considerati simultaneamente: 
se separati perdono senso e funzionalità. La guerra è necessaria per chi si trova in 
circostanze precise, che comunque richiedono decisione, perché la necessità, per 
quanto sia un’evidenza inequivocabile, lascia sempre aperta la possibilità della 
scelta: morire anziché lottare. La guerra è necessaria per chi si trova in una situa-
zione tale che non c’è altra speranza di sopravvivenza se non nell’uso delle armi e 
questo implica la certezza che ogni altra soluzione (compresa la resa) risulta impos-
sibile. La necessità si manifesta come indicazione di un’unica via d’uscita pratica-
bile, anche se insicura e decisamente pericolosa. 

Il piano oggettivo è condizione di quello soggettivo, perché lo precede. Ma 
come possiamo essere sicuri che non vi sia altra speranza se non nell’uso delle 
armi? Come determinare la fine e, dunque, l’inutilità di perseguire qualche altra 
soluzione? Quand’è che le speranze si riducono a un’unica speranza? 

Per ora possiamo dire che la necessità machiavelliana è diversa sia dalla recta 
intentio, che da Agostino arriva fino a Vitoria e Sepúlveda34, passando per Graziano 
e Tommaso, sia dall’extrema ratio di Agostino, a cui la si potrebbe accostare. In 
entrambi i casi rileviamo una profonda diversità di contenuto perché, se la loro 
funzione è essenzialmente riparatrice di un’offesa ricevuta al fine di ripristinare la 

 
29 Ivi, 100, p. 178.  
30 Ivi, 148, p. 186, corsivo mio. 
31 Ivi, 152, p. 187. 
32 Ivi, VI, 223, p. 247. 
33 Ivi, VII, 174, p. 279. 
34 Cfr. M. GEUNA (ed), Guerra giusta e schiavitù naturale. Juan Ginés de Sepúlveda e il dibattito sulla Con-
quista, Milano, Edizioni Biblioteca Francescana, 2014. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
127 

pace, in Machiavelli la necessità della guerra corrisponde solo a una situazione in 
cui è certo l’esito esiziale della lotta. 

 
4. L’aspetto relativo alla speranza e al suo apparente venir meno dove vige “ne-

cessità” è però inevaso. Che cosa significa che la guerra è la sola speranza? 
Se, in generale, per Machiavelli, la speranza è l’aspettativa, mai meramente pas-

siva, di un bene o di un piacere che può o deve arrivare – il tendere, come indica 
il suo etimo (il sanscrito spa-), verso una meta futura desiderata – mentre la dispe-
razione è l’assenza di tale prospettiva, è più la relazione, e la tensione, che il segre-
tario fiorentino istituisce tra essa e altri termini a renderla interessante. 

Nei Discorsi, ad esempio, Machiavelli scrive che per ottenere gli stessi buoni 
effetti nel conferimento delle cariche pubbliche conseguiti dai Romani, che non 
assegnavano le magistrature in base al sangue (retaggio) né all’età, ma solo alla virtù 
dei cittadini, bisogna seguire una regola: che «non si può dare agli uomini disagio 
sanza premio, né si può tôrre loro la speranza di conseguire il premio sanza peri-
colo»35. Qui il tema non è direttamente la guerra, ma ciò che conta è il nesso tra 
speranza e pericolo (oltre a quello tra premio e disagio), perché la speranza implica 
sempre sia un disagio (una fatica) sia l’accettazione di un rischio. Se, dunque, Ma-
chiavelli afferma che la speranza si trova solo nell’uso delle armi nel momento di 
massimo pericolo per manifesta “necessità”, allora Claudio Ponzio, capitano dei 
Sanniti, non poteva far altro che fondare la speranza della vittoria sulla necessità 
medesima che imponeva l’uso delle armi e, con esse, disagio e pericolo, perché 
solo «con que[st]o animo e con que[st]a speranza […] si pigliano le imprese iuste»36. 

Il rapporto tra speranza e disperazione sembra qui molto più complesso della 
loro semplicistica opposizione, che viene invece fluidificata in un perenne movi-
mento, dove gli opposti non solo coesistono ma, addirittura, si sovrappongono fino 
a identificarsi o a implicarsi logicamente. 

Nell’Arte, infatti, Machiavelli consigliava di non portare mai il nemico alla di-
sperazione totale, cioè fino a togliergli la speranza di una via d’uscita, perché 
avrebbe combattuto con più foga. La disperazione totale porta a riporre speranza 
solo nelle armi, mentre eliminare tale disperazione, facendo balenare una possibile 
via di fuga, toglie la necessità di ricorrere alle armi. L’idea di portare il nemico alla 
massima disperazione si ritorce contro chi la persegue, perché anche la dispera-
zione non indica mai una situazione del tutto chiusa: è grazie a essa, infatti, che si 
vede razionalmente nella guerra (che diventa così giusta) la sola ratio possibile. Cre-
dere di poter eliminare la speranza spingendo alla massima disperazione è sciocco, 
perché è proprio così facendo che nasce la speranza nelle armi e si dà al nemico il 
vantaggio di ritenere giusta la propria guerra. È la stessa logica che raccomanda di 
portare le proprie truppe di fronte alla necessità di vedere nella guerra la loro sola 
e ultima speranza, cioè l’unico comportamento realmente razionale nella situazione 
data. 

Nella Mandragola Machiavelli aveva scritto che «non è mai alcuna cosa sì dispe-
rata, che non vi sia qualche via da potere sperare; e benché la fussi debole e vana, 
la voglia e ’l desiderio che l’uomo ha di condurre la cosa non la fa parer così»37 e 

 
35 D, I, 60, 5, p. 292. 
36 P, XXVI, 29, p. 321. 
37 T, a. I, sc. I, 6, p. 156. 



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
128 
 

nelle Istorie aveva ribadito che «non fu mai savio partito fare disperare gli uomini, 
perché chi non spera il bene non teme il male»38. Infine, in una lettera privata, aveva 
sostenuto che «spesso la disperazione truova de’ rimedii che la elezione non ha 
saputi trovare»39. 

Che cosa ne possiamo ricavare? Che la disperazione è più pericolosa della spe-
ranza, anche se non si tratta di una speranza illimitata, ma solo di quella che si può 
avere (o concedere) in una guerra, ovvero di uscirne vivi, indipendentemente dalle 
possibilità di vittoria. La disperazione è imprevedibile e, dunque, più pericolosa di 
una speranza suscitata o concessa in vista di un’opportunità ben precisa: salvare la 
pelle fuggendo. Se la sola speranza è nell’uso delle armi, quando “necessità” im-
pera, vuol dire che solo nelle armi è riposta la possibilità di salvarsi ovvero di ucci-
dere i nemici, a meno che questi non concedano una via di fuga, un onorevole 
disimpegno. Se la sola speranza è nell’uso delle armi, vuol dire che ci si trova nel 
punto liminare della disperazione totale e, dunque, di fronte all’imprevedibilità: 
aprire la disperazione alla speranza vuol dire disinnescare il pericolo dell’impreve-
dibile e canalizzarlo – come le acque dei «fiumi rovinosi» di Principe XXV40 – all’in-
terno di un evento governabile, pur con tutte le difficoltà del caso. 

 
5. In Machiavelli non trovano posto le dottrine morali, religiose e giuridiche 

della guerra giusta allora correnti – che ben conosceva – e comincia, ma forse anche 
finisce, la dottrina razionale di essa, costruita su considerazioni di pura efficacia 
militare e politica. Machiavelli vuol conoscere la guerra juxta propria principia e 
non in base a valori trascendenti, morali o religiosi, né a principi convenzionali per 
quanto razionali come quelli del diritto; principi che, in realtà, derivano sempre da 
altro e non dalla guerra stessa. 

Giusta, cioè razionale, è solo una guerra necessaria, dove la necessità è data dal 
fatto che se non si combatte si muore. Di fronte a morte certa, la guerra è l’unica 
via di possibile salvezza, perché combattendo si può morire – e, dunque, l’esito 
resterebbe invariato – ma ci si può anche salvare. Tanto vale allora sfidare la for-
tuna. 

La definizione di “guerra giusta” non impedisce certo le guerre, ma contribuisce 
a definirle e classificarle in un ambito conoscitivo di natura prettamente militare e 
politica, rendendole così meno opache di quanto possano sembrare. 

Questo non toglie che, per Machiavelli, giusta o ingiusta, o perfino santa, la 
guerra vada affrontata quando tocca, e capitava sovente41. Questo però non significa 
che vi sia un solo modo per farlo né da un punto di vista militare né politico. E se, 
militarmente, Firenze e l’Italia – quella delineata in Principe XXVI, che non è l’Ita-
lia attuale né quella che avevano in mente i padri del Risorgimento – avrebbero 
dovuto imparare a combattere, se necessario, in modo diverso da come avevano 
fatto sino ad allora, unendosi, senza ricorrere ai mercenari e dotandosi di «armi 
proprie»42, politicamente, la definizione di “guerra giusta” sarebbe potuta servire a 
sollecitare, in caso di necessità – cioè dopo il fallimento di ogni altro mezzo, 

 
38 IF, II, 14, 7, p. 221. 
39 L, iii, p. 1597, Lettera di Niccolò Machiavelli a Francesco Vettori, Forlì, 15 aprile 1527. 
40 Cfr. P, XXV, 5-6, pp. 302-303. 
41 Cfr. J.-L. FOURNEL – J.-C. ZANCARINI, Machiavel. Une vie en guerres, Paris, Passés composés, 2020. 
42 Cfr. P, XII-XIV, oltre agli scritti sull’Ordinanza. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
129 

soprattutto diplomatico, per evitarla – una guerra di popolo, tesa a riconquistare o 
a non perdere la libertà. 

Machiavelli vive e pensa il proprio presente e non è un guerrafondaio (lo si 
evince da molti passaggi in cui è evidente che la guerra va evitata, potendo) né un 
pacifista a oltranza. La guerra non è bella né è la soluzione a ogni problema, ma 
accade, più per stoltezza e avidità che per essere legata a una natura umana immu-
tabile43. La guerra è giusta solo quando, in circostanze determinate da necessità, è 
azzardo indispensabile per provare a sopravvivere. “Guerra giusta” è una defini-
zione scientifica che serve, anche retoricamente, a infondere motivazione e corag-
gio in chi combatte44. La definizione non ha valenza morale e nemmeno religiosa o 
giuridica, ma (e non è poco) razionale. 

La necessità che rende giusta una guerra, per Machiavelli, non è dunque riduci-
bile ai classici argomenti del jus ad bellum seguiti dagli studiosi, come ad esempio 
la difesa dello Stato di cui parla Bainton, che recupera la tradizione teologica e 
giuridica della guerra giusta, e non solo perché lo Stato, nel senso moderno inau-
gurato da Hobbes, in Machiavelli non c’è (come detto sopra), ma perché “neces-
sità” denota, molto più ampiamente, una situazione apparentemente disperata, 
senza via d’uscita: un caso limite che preannuncia morte certa, ragion per cui spe-
ranza di salvezza, pur senza garanzie, può essere riposta solo nell’uso delle armi. In 
una situazione di disperazione pressoché totale, che però non è del tutto chiusa e, 
dunque, non comporta per forza la “rovina”, l’unica speranza sta nell’uso delle 
armi: una pratica particolare, estrema, l’unica razionale in tale contesto. La guerra 
diventa perciò giusta, proprio perché non è giustificata moralmente, religiosamente 
o giuridicamente, ma è dinamica integrante della situazione di cui partecipa. 

La necessità, in quest’ambito, cioè l’assenza di speranza se non nell’uso delle 
armi, configura una logica dell’eccezionalità – non dello Stato d’eccezione, ovvia-
mente – perché la necessità non lascia scampo se non nell’uso delle armi che, però, 
non garantisce la sopravvivenza, pur essendo la sola chance che resta. In questo 
caso, “necessità” significa morte certa, di fronte alla quale la guerra riapre, pur senza 
rimuovere il rischio supremo anzi affrontandolo di petto, la possibilità per quanto 
esile di sopravvivere. Nella situazione definita da un tale tipo di necessità non c’è 
alcun dialogo o comunicazione possibile, nessuna trattativa o negoziazione, il filo 
della diplomazia è spezzato o impraticabile. È allora che la disperazione e la con-
seguente speranza riposta solo nell’uso delle armi emerge. Quando la parola non 
media più, quando la lingua è interdetta, la situazione tende a chiudersi su se stessa, 
limitando sempre più le alternative possibili, ma siccome mai nulla, finché vive, è 
chiuso definitivamente – secondo il tetrafarmaco epicureo, che Machiavelli segue 
sotto la guida di Lucrezio45: la morte non è una situazione chiusa, ma la chiusura di 
ogni situazione – perché «tutte le cose degli uomini [sono sempre] in moto, e non 
po[ssono] stare salde»46 e «tutto netto, tutto sanza sospetto non si truova mai»47, 
 
43 In merito, mi permetto di rinviare a F. RAIMONDI, Machiavelli: natura umana e contingenza del bene, in 
M. DALLA VALLE – F. ZANIN (eds), La cognizione del bene, Padova, Il Poligrafo, 2024, pp. 107-122. 
44 Sulla valenza politica, oltre che militare, dei discorsi machiavelliani sulla guerra, si veda ora C. LYNCH, 
Machiavelli on War, Ithaca and London, Cornell University Press, 2023. 
45 Cfr. P.A. RAHE, In the Shadow of Lucretius: the Epicurean Foundations of Machiavelli’s Political Thought, 
«History of Political Thought», 28, 1/2007, pp. 30-55, in particolare, pp. 40-48; A. BROWN, Machiavelli e 
Lucrezio (2010), Roma, Carocci, 2013, in particolare pp. 77-93. 
46 D, I, 6, 34, p. 48. 
47 Ivi, 22, p. 45. 



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
130 
 

allora la possibilità di modificare la situazione, per quanto difficilissima e improba-
bile, resta aperta. Per capire se una guerra è necessaria, cioè giusta, bisogna allora 
continuare a dialogare finché non cala il silenzio. Ciò non significa che, se tutti 
dialogassero sempre, non ci sarebbero guerre, ma che ci sarebbero solo guerre in-
giuste, perché la fine del dialogo politico e l’inizio della guerra giusta coincidono. 
L’interruzione della comunicazione decreta l’ineluttabilità della situazione, la sua 
necessità, il suo apparire definitivamente chiusa, anche se non lo è e lasciare la 
parola alle armi, benché sembri un veleno anziché un rimedio, lo attesta. 

 
6. Nella necessità c’è un tratto oggettivo e soggettivo al contempo: la loro com-

presenza e contemporaneità è la loro razionalità. L’impossibilità di uscire da una 
situazione mortale, a meno che non si faccia la guerra descrive una situazione che 
ha una sola via d’uscita ed è la necessità di cui Machiavelli sta parlando a stabilire 
che una situazione è chiusa tranne che in un punto preciso e, dunque, che la solu-
zione si dà solo in quel punto e non altrove: solo in una pratica specifica, la guerra 
giusta, e non in qualcos’altro. Proprio perché una situazione non è totalmente de-
finita è nella sua in-definitezza che la libertà come scelta autonoma può essere eser-
citata. Combattere o morire è l’alternativa, ma la scelta razionale, in tale situazione, 
è solo una: combattere rischiando di morire a fronte di una morte certa. La libertà 
è sempre limitata, si esercita in situazione senza mai avere di fronte tutti i possibili. 
E anche dove gli spiragli di una scelta libera sembrano preclusi essa si presenta 
all’interno della necessità, proprio dove non sembrano esserci alternative o quando 
tutte le strade sono impraticabili tranne una. 

Che una guerra sia necessaria, per Machiavelli, non vuol dire che sia giustificata 
da un fondamento morale, religioso o giuridico, e tantomeno da interessi privati o 
pubblici o, peggio, dalle manie di grandezza di qualcuno: questo vale per le guerre 
non necessarie, che possono essere giustificate nei modi più svariati. E siccome 
esistono prevalentemente guerre ingiuste, sembra chiaro che “giusto”, qui, non si-
gnifica “reale” né “giustificato” dai valori di una morale, di una religione o dalle 
procedure di un codice. La guerra è “giusta” solo in relazione alla necessità e, dun-
que, “giusta” indica che ci si trova in una situazione in cui si è privi di scelta tranne 
una: è questo che definisce ciò che è massimamente razionale, l’unica soluzione 
adeguata a un problema specifico in una situazione specifica: soluzione giusta per-
ché si attaglia al caso particolare e solo a esso. 

Qui la libertà non ha nulla a che fare con l’assenza di vincoli (supposto e non 
concesso che tale libertà esista), perché è un comportamento vincolato, che dev’es-
sere scelto, nonostante sia razionalmente evidente: un agire razionalmente pre-
scritto che non ha di fronte infinite possibilità, ma una sola. Poiché la situazione è 
quasi totalmente determinata, per provare a uscirne bisogna agire in un modo che 
abbia la forza di dare un ordine diverso alle cose: la guerra “giusta” acquista forza 
dalla situazione che la impone come inevitabile, come extrema ratio o ultima spes 
a cui non si può rinunciare razionalmente, ma solo irrazionalmente. 

È questo tipo di necessità, che invoca un comportamento razionale e sprona 
verso di esso, a rendere le armi “pietose”. Se pietas indicava la purificazione attra-
verso riti e formule dell’uso delle armi, in modo che non risultasse sacrilego48, va 
notato che Machiavelli non considera quest’aspetto. Ma la restrizione del significato 
di “necessità” che caratterizza la guerra giusta come unica guerra razionale lascia 

 
48 Cfr. A.A. CASSI, Santa, giusta, umanitaria, pp. 34-35. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
131 

supporre che il segretario fiorentino ritenesse “pietoso”, cioè razionale, e per que-
sto non sacrilego, l’uso delle armi solo in risposta alla “necessità”. Una risposta 
soggettiva all’interno di una situazione oggettiva, come abbiamo detto; una risposta 
valutata da chi combatte e non da autorità superiori; una risposta che rende respon-
sabili (entrambi rinviano a respondere) verso la decisione presa e la comunicazione 
messa in campo, la cui razionalità rende le armi pietose, o empie se ne sono prive, 
cioè se non sono usate come unica e ultima speranza di uscire vivi da una situazione 
sicuramente mortifera. 

La guerra giusta sembra dipendere da una logica dell’eccezionalità del caso (nel 
senso di situazione specifica) e anche da una logica della proporzionalità, dei gradi, 
presente in tutti gli scritti machiavelliani, perché anche la guerra ha le sue tipologie 
(dalla guerra civile alla “guerra giusta”, dalla guerra di conquista a quella di espan-
sione)49. La guerra è giusta se necessaria, perché solo in questo caso è uno strumento 
razionale adeguato allo scopo. La sua ingiustizia, invece, offende soprattutto il senso 
della misura, la ragione: il criterio che la politica dovrebbe seguire anche nei com-
portamenti apparentemente irrazionali (come mostrato nel Principe). Diversa-
mente da Clausewitz, per Machiavelli la guerra giusta non è la politica continuata 
con altri mezzi, ma ciò che accade quando la politica viene meno. E per quanto 
possa sembrare paradossale, solo la guerra giusta reintroduce razionalità e rimette 
in moto la politica, perché ne fa risaltare l’assenza. La definizione machiavelliana, 
infatti, conferendo il sigillo della razionalità alla guerra solo se necessaria, solleva la 
questione della misura in un ambito apparentemente inconoscibile e incontrolla-
bile. 

Una guerra è giusta, cioè razionale, solo se è necessaria; ed è tale solo se il 
pericolo è una situazione oggettiva in cui non ci sono vie di scampo se non la guerra. 
È questo il segno che la comunicazione è impossibile e non può essere riattivata. 
L’afasia politica lascia necessariamente il posto al suono delle armi “pietose” 
quando, oggettivamente, ogni via di fuga è preclusa. In una lotta il cui esito è certa-
mente mortifero solo la guerra può imprimere una dinamica tale da riaprirla e pro-
spettare un esito diverso. Machiavelli circoscrive così la guerra giusta a una fattispe-
cie rarissima, che la ridefinisce rispetto alla tradizione giuridica, religiosa e morale 
sia antica sia a lui contemporanea: «l’armi e le forze […] si debbono riservare in 
ultimo luogo, dove e quando gli altri modi non bastino»50. 

Almeno una questione resta però in sospeso e riguarda la tendenza ad “acqui-
stare” o ad “ampliare” (che richiama soprattutto Discorsi II) ovvero a conquistare 
un territorio nuovo o a espandere i propri possedimenti. In «Principe III»51, ad 
esempio, Machiavelli afferma che è «cosa veramente molto naturale e ordinaria 
desiderare di acquistare» e che «li òmini» che «lo fanno» saranno «laudati o non 
biasimati»: 

dopo aver stabilito questa regola generale, prosegue affermando che, se Luigi XII di Francia 
fosse stato abbastanza forte da attaccare il regno di Napoli nel 1500, avrebbe dovuto farlo. La 
questione se la sua causa fosse giusta o legittima, sottintende Machiavelli, non entra e non 
dovrebbe entrare nell’equazione. Sulla base di questa analisi, possiamo concludere che l’idea 
di una guerra giusta perseguita per amore della pace non solo è contraria alla logica 

 
49 Il tema è troppo ampio per essere affrontato qui: cfr. intanto G.C. BERGER WALDENEGG, Krieg und Ex-
pansion bei Machiavelli. Überlegungen zu einem vernachlässigten Kapitel seiner „politischen Theorie“, «His-
torische Zeitschrift», 271, 1/2000, pp. 1-55, in particolare pp. 12-28. 
50 D, II, XXI, 20, p. 448. 
51 P, III, 40, p. 94. 



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132 
132 
 

dell’argomentazione di Machiavelli, ma è anche totalmente e assolutamente incompatibile 
con le premesse del suo pensiero52. 

Il desiderio naturale e ordinario di acquistare indica una necessità? E se non la 
indica, perché Machiavelli non lo sottolinea? Non è possibile affrontare qui tale 
questione anche perché bisogna tener presente che il passo citato fa riferimento al 
Principe, l’anomalo speculum principis in cui il principe non si specchia più nella 
sua immagine edificante venendone trasfigurato, come ad esempio nell’Institutio 
principis christiani di Erasmo (1516), ma si vede riflesso per ciò che realmente è. 
L’ipotesi è che in Machiavelli siano all’opera due metri di valutazione diversi e non 
necessariamente convergenti o coincidenti: quello “realistico” di chi, conoscendo 
la politica, esamina i fatti in modo distaccato, freddo e cinico, badando più agli 
effetti dell’agire che alle sue cause, e quello “razionale” del filosofo che definisce 
concetti come unità di misura utili, per quanto provvisorie, a comprendere le dina-
miche della storia, perché entrambe le misure servono al politico per conoscere e 
agire nel reale. Da questa prospettiva, la definizione di “guerra giusta” è l’esito di 
un’operazione, politica e scientifica al contempo, che arricchisce di un nuovo signi-
ficato il lessico machiavelliano della “necessità”, che è ben lontano dall’essere una 
semplice «metafora»53. 

“Guerra giusta” definisce un caso limite conoscitivo prima che fenomenico. 
Tutte le altre guerre, offensive o difensive, o di altra natura, benché reali, sono 
ingiuste: possono essere convenienti (come quella di Luigi XII), opportune, legit-
time e perfino commendevoli (per liberarsi dalla schiavitù o dall’oppressione, per 
combattere un regime malvagio ecc.), nondimeno restano irrazionali. Non si tratta 
di subire o accettare passivamente tutto ciò che accade come fosse un destino, ma 
si tratta di escogitare soluzioni altre rispetto alla guerra, quando non necessaria, 
perché se non è “giusta”, cioè razionale, sancisce il fallimento della ragione e della 
politica per mancanza di logica e conoscenza, di immaginazione e inventiva, di stra-
tegie alternative. Se attaccati ci si difende, certo, ma non è questo il piano del ragio-
namento machiavelliano: la definizione di “guerra giusta” si dà a livello di astrazione 
razionale, indipendentemente dagli esempi storici, che servono da supporto e non 
da materiale per l’operazione definitoria. Le guerre ingiuste sono tali perché irra-
zionali, punto. Non c’è alcun giudizio di valore: è solo una classificazione episte-
mica, che però consente di distinguere, all’interno delle guerre ingiuste, varie fatti-
specie di guerre attraverso i gradi di approssimazione al paradigma “guerra giusta” 
(dunque attraverso il loro tasso di irrazionalità) e, grazie a questa operazione, pro-
vare a capire come farvi fronte. 

 

 
52 M. HÖRNQVIST, Machiavelli and Empire, p. 89. Si veda poi il commento a questo passo, e il contesto 
discorsivo in cui è inserito, in J.-J. MARCHAND, Il giusto e l’ingiusto in Machiavelli dai primi scritti politici al 
Principe (1986), in J.-J. MARCHAND, Studi machiavelliani, Firenze, Edizioni Polistampa, 2018, 2 voll., vol. I, 
pp. 31-37, in particolare, p. 36. 
53 Come invece sostiene M. HULLIUNG, Citizen Machiavelli, Princeton, Princeton University Press, 1984, p. 
59, ma si vedano anche pp. 224-226. 


