Scienza & PoLrtica

per una storia delle dottrine

Machiavelli e la guerra grusta:
tra necessita e speranza

Machiavelli and Just War: Between Necessity and Hope

Fabio Raimondi

fabio.raimondi@dispes.units.it Universita di Trieste

ABSTRACT

I tema del saggio ¢ la definizione machiavelliana di “guerra giusta”. Esaminando alcuni riferimenti testuali precisi
connessi coi temi della necessita e della speranza, la tesi proposta ¢ che Machiavelli fornisca una definizione di
1ustum bellum originale rispetto a quelle precedenti di matrice classica e cristiana, perché militare e politica, ma
anche concettuale. La guerra giusta ¢ configurata dal segretario fiorentino come una specie particolare di guerra la
cui ratio ¢ la valutazione, al contempo soggettiva e oggettiva, di trovarsi in una situazione in cui non c¢’¢ alternativa
alla morte.

PAROLE CHIAVE: Machiavelli; Bellum iustum/Guerra glusta; Necessita; Speranza.

This essay focuses on Machiavelli’s concept of the “just war.” Through an analysis of textual references related to
necessity and hope, I will argue that Machiavelli offers an original definition of the rustum bellum, a definition that,
encompassing the military, political, and conceptual spheres, differs from previous classical and Christian traditions.
Machiavelli presents the “just war” as a specific type of war, justified by subjective and objective evaluations of situa-
tions in which death is the only alternative.

KEYWORDS: Machiavelli; Bellum rustum/Just War; Necessity; Hope.

Screnza & PoLrrica, vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
DOI: https://doi.org/10.60923/issn.1825-9618/2407 1
ISSN: 1825-9618

@)

119


http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/

RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta

Ogni scienza ha le sua generalitd, sopra
le quali in buona parte si fonda.

(N. Machiavelli, L arte della guerra, I1T)

La capacita di vivere degli uomini ¢ con-
tigua alla soggettivita delle rappresenta-
zioni della fortuna.

(H. Blumenberg, Teoria dell'inconcet-
tualita)

1. Questo saggio analizza, all'interno della concezione machiavelliana della
guerra, un tema che puo sembrare secondario: la definizione della guerra giusta.

Prendiamo come esempio di un giudizio ampiamente condiviso dalla storiogra-
fia machiavelliana I'affermazione secondo la quale Machiavelli «disprezzava tutte le
religioni» e, in particolare, la cristiana, perché conduceva all’ignavia, all’apatia e al
disinteresse per la vita pubblica. Le religioni erano considerate solo «strumenti di
governo», come asserivano 1 «sofisti», che «glorificalvano il] potere bruto», di cul
troviamo «abbondanti esempi nelle pagine di Tucidide e Tacito». Se fosse solo cosi,
Machiavelli sarebbe un realista politico della peggior specie, perché ridurrebbe la
politica a forza facendola coincidere con la virti, definita come I’«energia dinamica
che spinge 'uvomo al potere e alla grandezza» e 1l cul «esercizio» consente a un
principe di «conquistare e mantenere 1l potere», esempio di una concezione politica
a-religiosa, per la quale 1l bene della collettivita ¢ pit importante di quello della
coscienza individuale. In realta, Machiavelli non ritiene che la politica sia «solo un
msieme di astuzie e crudeltd senza scrupoli», perché «nessuno Stato puo basarsi
permanentemente sull’odio. La virta del sovrano ¢ dinamica ma non demoniaca,
salvo in rare occasioni. Di solito & frenata dalla prudenza. Il sovrano saggio scegliera
1 suol mezzi in modo tale da essere sia temuto sia amato» e cosi anche lo Stato, la
cul virtu ¢ finalizzata al «mantenimento della [propria] sicurezza». Indipendente-
mente dall’uso improprio di termini come “Stato”, “potere” e “sovrano” che in
Machiavelli hanno un significato diverso rispetto a quello moderno inaugurato dal
Leviatano di Hobbes', una delle conclusioni a cui porta tale concezione ¢ che «l
codice tradizionale della guerra giusta [viene| abbandonato», perché Machiavelli
considera «giusta solo la guerra dettata dall'interesse» ovvero dalla salvaguardia a
qualsiasi costo dell’esistenza dello Stato al fine di vivere in pace: ogni guerra nell’in-
teresse dello Stato ¢ quindi giusta di per sé e non necessita di ulteriori giustifica-
zloni”.

Cercando negli scritti principali del segretario fiorentino una definizione di
guerra giusta incontriamo una difficoltd che puo giustificare 1l giudizio di Bainton e
I’apparente rrilevanza del tema in Machiavelli, perché il lemma “guerra giusta” non

" In Machiavelli non ¢’¢ alcun patto (o contratto) col quale gli individui cedano, ovvero deleghino, esercizio
del proprio jus i ommnia al solo sovrano il quale, di conseguenza, rappresenta il popolo, che si costituisce
proprio attraverso tale cessione: manca quindi la sovranita in senso moderno, che non ¢ semplice autorita,
nemmeno se dispotica, ma 1l potere assoluto del rappresentante sul rappresentato, o dell’attore sull’autore,
proprio per volonta di quest'ultimo (cfr. T. HOBBES, Leviathan, London, Printed for Andrew Crooke, 1651,
capp. XVI-XVII).

* Tutte le citazioni di questo paragrafo sono tratte da R. BAINTON, Christian Attitudes Toward War and
Peace. A Historical Survey and Critical Re-evaluation, New York-Nashville, Abingdon Press, 1960, pp. 123-
127.

SCIENZA & POLITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
120



compare mai nelle sue opere principali. Nell’epistolario privato, ad esempio, un’oc-
correnza & presente nella lettera di Francesco Vettori a Machiavelli, datata Roma,
20 agosto 1513%, ma nella risposta Machiavelli non commenta. Nel suot scritti prin-
cipall, invece, compare «bellum 1ustum» (due volte) e «guerre giuste» (una volta).

La prima occorrenza di «bellum rustum» si trova sotto forma di citazione tratta
da Tito Livio". Livio: «ustum est bellum, Samnites, quibus necessarium, et pia
arma, quibus nulla nisi in armis relinquitur spes» («glusta ¢ la guerra, o Sanniti, per
coloro ai quali & necessaria, e pie [sono] le armi, per coloro ai quali nessuna spe-
ranza & rimasta se non nelle armi»); Machiavelli: «sustum enrm est bellum qurbus
necessarium et pia arma ubi nulla nisi in armis spes est>’; in ragione delle modifiche
al testo liviano®, la traduzione diventa: «giusta, infatti, ¢ la guerra per coloro ai quali
¢ necessaria e pie [sono] le armi dove non c¢’¢ nessuna speranza se non nelle armi».
A parte Pomissione del vocativo, Machiavelli sostituisce al secondo “quibus” (1 sog-
getti in azione) un’indicazione temporale (“ubr’: “dove”, certo, ma nel senso di
“quando”, “nel momento in cui”), che rende impersonale, si potrebbe dire “ogget-
tivo”, 1l tempo della guerra giusta. Se la necessita indica una condizione soggettiva
(c10¢ quella in cul oggettivamente si trovano 1 soggetti coinvolti), la speranza ¢ un
momento oggettivo in essa contenuto. La guerra & giusta (o puo dirsi giusta) solo se
soggettivamente necessaria e solo se la speranza di non morire riposa oggettiva-
mente nell’uso delle armi.

La seconda occorrenza compare nei Discorsi e riprende la medesima fonte li-
viana: «justum enim est bellum qurbus necessarium, et pia arma quibus nisi in armis
spes esb’, ovvero: «glusta, infatti, ¢ la guerra per coloro ai quali ¢ necessarla, € pie
[sono] le armi per coloro 1 quali ¢’¢ speranza solo nelle armi». La differenza tra
condizione soggettiva e momento oggettivo scompare e I'affermazione, messa in
bocca a Claudio Ponzio, capitano dei Sanniti, ¢ cosi chiosata da Machiavelli: «sopra
la quale necessita egli fondo cogli suoi soldati la speranza della vittoria»".

Nelle Istorre, infine, Machiavelli traduce la versione di Livio data nel Principe,
volgendola al plurale: «<sono solamente quelle guerre giuste che sono necessarie, e
quelle armi sono pietose dove non ¢ alcuna speranza fuora di quelle»’. La differenza
tra condizione soggettiva e momento oggettivo ritorna. Si noti la traduzione (o, me-
glio, la trasformazione) di enim con “solamente” (sofum), che contribuisce a dare

"L i, p. 1027. T testi di Machiavelli sono citati secondo I’ Edizione Nazionale delle opere di Niccolo Machia-
velli, Roma, Salerno Editrice (d’ora in poi EN) utilizzando le seguenti abbreviazioni: P/ Principe = Il Principe,
EN I/1, 2006; AG/Arte = Larte della guerra, in Larte della guerra. Scritti politici minori, EN 1/3, 2001, pp.
27-395 (nelle citazioni, il numero romano indica il capitolo, seguito da quelli arabi del paragrafo e della pa-
gina); D/ Discorsi = Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, EN 1/2, i-ii, 2001; 1F/ Istorie = Istorie fioren-
tine, in Opere storiche, EN 11, 1-11, 2010, pp. 77-785 (nelle citazioni il numero romano indica il libro, seguito
da quelli arabi del capitolo, del paragrafo e della pagina); T = Teatro, EN 111/1, 2017; L = Lettere, EN 1V, i-
i, 2022.

"T. LIVIO, Ab urbe condita, 1X, 1, 10.

P, XXVI, 10, p. 314

* Cfr. P, p. 314 n. 16 ¢ M. MARTELLI, Machiavelli ¢ gli storici antichi. Osservazioni su alcuni luoghi der
Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Roma, Salerno Editrice, 1998, pp. 147-148.

"D, 11, 12, 17, p. 630.

¥ Ibidem.

"IF, V, 8, 8, pp. 467-468.

SCIENZA & P()LITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
121



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta

forza assertiva alla frase e a precisare la fattispecie delle guerre giuste, che sono solo
quelle necessarie.

E stato correttamente sottolineato che per Machiavelli la caratteristica che rende

210,

giusta una guerra ¢ la sua necessita": posizione che lo allontana dalla pluralita di
cause che invece la giustificano secondo Livio". Ma che cosa significa “necessita”
in riferimento alla guerra e a che cosa serve tale definizione? Non certo a impedire
altre guerre, benché ingiuste: «una guerra non necessaria [¢ mossa dal la ambizione
e [da] la avarizia de’ potenti [...] per sfogare gli appetiti loro e opprimere, per do-
minare, il popolo»”, senza contare, perché qui non ¢ tema, che cid comporta «sol-
dar[e] gente e polrre] nuove gravezze, le quali [...] aggravano pit 1 minori che 1
maggiori cittadini»”. E che senso dare all’aggettivo “giusto”, dato che qui coincide
con necessario?

2. Indipendentemente dai vari significati che il termine “necessita” assume nei
testi di Machiavelli”, bisogna tener presente che per il segretario fiorentino neces-
sita e libertd non si contrappongono, anzi sono funzionali I'una all’altra: la necessita
¢ c10 che vincola ma, al contempo, ¢ 10 che rende possibile la virtt come pratica
di governo della fortuna. Il rapporto tra virtii € necessita

non ¢ solo un rapporto di antitesi. Da un lato la vzt € 1l mezzo con cui si produce I'innova-
zione, ma producendosi 1l fatto nuovo si da via libera a tutta una serie di eventualitd impre-
vedibili o incontrollabili e cosi diventiamo preda della forfuna. Dall’altro la virti & quella
qualita propria della nostra personalita con la quale ci opponiamo alla fortuna e la pieghiamo
aun certo ordine".

La necessita non preclude 'esercizio della liberta, anzi ¢ cio che lo rende pos-
sibile. Per Machiavelli

la necessita non ¢ soltanto una forza ostile che rende le azioni umane puramente meccaniche.
Essa puo storzare I'nomo ad agire come richiesto dalla ragione; pud creare occasioni favore-
voli. In qualsiasi situazione I'uomo si trovi I'esito finale dipende dal suo modo di reagire alle
condizioni create dalla necessita. I uomo non ¢ impotente di fronte agli assalti esterni™.

Gilbert, infatti, conclude il suo ragionamento con le parole di Machiavelli che
sottolineano «quanto sia utile alle umane azioni la necessita, e a quale gloria siano

10

Cfr. M. HORNQVIST, Machiavelli and Empire, Cambridge, Cambridge University Press, 2004, pp. 253-
263; D. ZORZ0, Maquiavel em guerra: o jus ad bellum e o jus in bello na teoria politico-militar maquiaveliana,
in M.A. AZEVEDO ET AL., Elica, politica, religiio, Sio Paulo, ANPOF, 2017, pp. 288-298, in particolare pp.
291-294.

" Ch. AS. RoOSSI, 11 Livio di Machiavelli. L’uso politico delle fonti, Roma, Salerno Editrice, 2020, pp. 92-
93, 249-253.

“1IF, IV, 4, 6, p- 381, che rinvia a Principe IX.

" Ibidem. Sulle questioni finanziarie e fiscali relative al modo fiorentino di muovere guerra, si vedano: F.
VON DUNGERN, Krieg und Kriegstinanzen bei Niccolo Machiavelll, <Zeitschrift fir die gesamte Staatswissen-
schaft / Journal of Institutional and Theoretical Economics», 104, 2/3, 1944, pp. 303-318; J. BARTHAS, L ar-
gent n'est pas le nert de la guerre. Essai sur une prétendue erreur de Machiavel, Rome, Ecole Francaise de
Rome, 2011.

" Ch. K. KLUXEN, Politik und menschliche Existenz bei Machiavelli. Dargestellt amn Begrifl der Necessita,
Stuttgart, Kohlhammer, 1967. Per una ulteriore e in parte diversa analisi mi permetto di rinviare a F. RAI-
MONDI, «Necessiti» nel Principe e nei Discorst di Machiavelll, «Scienza & Politica», 40, 2009, pp. 27-50. Cfr.
anche L. MOSSINI, Necessiti e legge nell' opera di Machiavelli, Milano, Giuffre, 1962; F. DEL LUCCHESE,
Strategie della virtir tra necessita e liberta i Machiavelli, «Quaderni materialisti», 1, 2002, pp. 41-67; H.C.
MANSFIELD, Machiavelli on Necessity, in D. JOHNSTON - N. URBINATI - C. VERGARA (eds), Machiavelli
on Liberty and Conflict, Chicago-London, Chicago University Press, 2017, pp. 39-57; J.L. AMES, A
concepgao maquiaveliana de necessidade politica, «Kriterion», 141, 2018, pp. 765-788.

v J.G.A. POCOCK, Il momento machiavelliano (1975), Bologna, il Mulino, 1980, 2 voll., vol. I, p. 338.

“F, GILBERT, Machiavelli e Guicciardini (1965), Torino, Finaudi, 1970, p. 166, cors. mio.

SCIENZA & POLITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
122



sute condutte da quella; e, come [...] le mani e la lingua degli uomini [...] non areb-
bero operato perfettamente, né condotte le opere umane a quella altezza si veggono
condotte, se dalla necessita non fussoro spinte»".

La necessita ¢ un vincolo forte, un elemento di rigidita che obbliga I’agire senza
impedirlo, ¢ qualcosa di immodificabile con cul bisogna fare 1 conti e interagire in
modo proficuo: ¢ imposizione ¢ possibilitd, al contempo, in un contesto dinamico.
Tuttavia, questo non basta per rispondere alle nostre domande, sebbene vengano
meno, come sostiene Bainton, le dottrine classiche della “guerra giusta”, che non
fanno capo alla necessita.

Brevemente": le principali teorie sulla guerra giusta fino al tempo di Machiavelli
sono costruite attorno ad alcuni principi che fanno parte del cosiddetto jus ad bel-
lum. Partendo dal dikaios polemos di Aristotele contro 1 barbari e gli schiavi per
natura e passando attraverso ulteriori elaborazioni greche prima e romane pot,
come la definizione di Areros polemos - che dalle guerre anfizioniche greche arriva
all'indictio belli da parte del fetiales romani, col relativo passaggio dalla sfera del
nefas a quella del fas - s1 arriva all’assorbimento della guerra sia nella sfera del sacro
sia in quella del jus: ¢ allora che il bellum diventa jus-tum. In Cicerone troviamo
una prima enunciazione formalizzata delle caratteristiche del bellum rustum, tale
solo se «denuntiatum, nisi indictuin» e solo se teso «a recuperare il maltolto (nis/
de repetitis rebus)» ovvero se € la risposta a un’ingiustizia (infuria) subita (sottra-
zione di territori, saccheggio ecc.). Una guerra, dunque, ¢ giusta se rispetta il requi-
sito formale della dichiarazione da parte dell’autorita competente e se ¢ motivata
da 1usta causa, cio¢ da un atto di giustizia riparativa. Il cristianesimo approfondisce
la questione a livello morale e fornisce la torsione giuridico-religiosa che opero
come punto di riferimento per secoli. Se Tertulliano dichiarava incompatibili I'uso
della violenza e 1 principi evangelici (anche per difesa personale, a costo del marti-
r10), € con Agostino che I'alleanza tra Chiesa e Impero contro 1 barbari (infedeli)
diventa sempre piu stretta a difesa della religione cristiana; tre sono le condizioni
paradigmatiche che rendono giusta una guerra: 1) che sia «dichiarata dall’autorita
legittimamente costituita» (legitima auctocritas), 2) che sia «’unico mezzo rimasto
per rispondere a un’inuria e per ripristinare la pace» (extrema ratio), 3) che resti

"D, 111, 12, 2, pp. 625-626.

* Per quanto diremo e per maggiori informazioni al riguardo, cfr. A.A. CASSI, Santa, giusta, umanitaria. La
guerra nella civilta occidentale, Roma, Salerno Editrice, 2015. Sul tema della guerra giusta e sulla sua rico-
struzione storica e concettuale rinviamo, a titolo indicativo, ad alcuni testi che ci sono stati utili: H. DREXLER,
IUSTUM BELLUM, «Rheinisches Museum fiir Philologie», 102, 2/1959, pp. 97-140; F.H. RUSSELL, 7he
Just War in the Middle Ages, Cambridge, Cambridge University Press, 1975; M. BEHNEN, Der gerechte und
der notwendige Krieg. ,,Necessitas” und ,, Utilitas reipublicae “ in der Kriegstheorie des 10. und 17. Jahrhun-
s, in J. KUNISCH (ed, in Zusammenarbeit mit B. STOLLBERG-RILINGER), Staatsverfassung und Heeres-
verfassung in der européischen Geschichte der friihen Neuzeit, Berlin, Duncker & Humblot, 1986, pp. 43-
106, in particolare, pp. 50-63; A. CALORE (ed), «Guerra giusta»? La metamorfosi di un concetto unico, Mi-
lano, Giuffre, 2003; G. KREIS (ed), Der ,gerechte Kricg®, Zur Geschichte einer aktuellen Denkfigur, Basel,
Schwabe, 2006; S. KRAUSE, Gerechte Kriege, ungerechte Feinde. Die Theorien des gerechten Krieges und
thre moralischen Implikationen, in H. MUNKLER - K. MALOWITZ (eds), Humanitire Intervention, Wies-
baden, VS Verlag, 2008, pp. 89-112. C. NADEAU - J. SAADA, Guerre juste, guerre myjuste. Histoires, théories
et critiques, Paris, Puf, 2009; A. HOLZEM, Theologische Kriegstheorien, in 'T. JAGER - R. BECKMANN (eds),
Handbuch Kriegstheorien, Wiesbaden, VS Verlag, 2011, pp. 123-143; M.A. FINO (ed), Dirittr in guerra. Attr
del Convegno Internazionale Bellum iustum (Aosta 5-7 dicembre 2007), Roma, Carocci, 2012; T. BERNS -
J. LAFOSSE, Guerre juste et droit des gens moderne, Bruxelles, Université de Bruxelles, 2018; I. CUOCOLO,
Appunti sulla dottrina del bellum tustum dal diritto romano alla riflessione giuridico-teologica di Tommaso
d’Aquino, Jstituzioni Diritto Economia», 1, 3/2019, pp. 168-184; J. DOLEZIK, Die bellum iustun-Tradition
und die Herkunit des ius gentiurn, in J. DOLEZIK, Narrative zum Gerechten Krieg im Vélkerrecht, Berlin,
Duncker & Humblot, 2022, pp. 47-60.

SCIENZA & P()LITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
123



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta

«ammune da maligni sentimenti» (recta intentio). Nella riflessione di Agostino la
definizione di guerra giusta vale come limitazione su basi giuridico-morali del ri-
corso alla guerra. Essa inaugura un dibattito che attraversa i secoli e trova una prima
sistemazione grazie ai giuristi attivi nelle universita a partire dal XII secolo. Il De-
cretum di Graziano ¢ «una chiave di volta per la teoria della guerra giusta» perché
stabilisce 1 criteri per definirla: a) deve essere ordinata dall’autorita legittima, b) non
deve coinvolgere 1 chierici, ¢) deve essere motivata da legittima difesa o dal recupero
del maltolto, d) deve escludere ogni violenza incontrollata, anche se lo spiraglio
soggettivistico della recta intentio & di fatto chiuso, perché i1 sudditi devono obbli-
gatorlamente combattere anche una guerra ingiusta se Pautorita legittima la di-
chiara. Attraverso le importanti riflessioni di Enrico da Susa (I’Ostiense), Cino da
Pistoia, Bartolo da Sassoferrato e Baldo degli Ubaldi (oltre a molti altri), soprattutto
riguardo al problema del rudex superior, si giunge a Tommaso d’Aquino, il quale
riafferma, seguendo Agostino, che 1l gladio bellico (la guerra giusta come difesa
verso nemici esterni) deve sottostare a tre condizioni: I) essere dichiarato dall’auto-
rita legittima, II) avere una rusta causa, ovvero punire 'offesa ricevuta, III) posse-
dere la recta intentio, cio¢ voler riparare 1 torti, correggere 1 vizi € conservare la
glustizia.

Per quanto ¢ utile alla ricostruzione del pensiero machiavelliano possiamo fer-
marci qui, sottolineando che il dibattito nel Cinque e Seicento prosegue con dovizia

di contributi e rinnovata intensita.

3. Ma torniamo a Machiavelli. Come va interpretato il suo uso del testo liviano?
La guerra ¢ necessaria per coloro che decidono lo sia sulla base di propri parametri
di valutazione o la guerra ¢ necessaria per coloro che si trovano in determinate
circostanze, indipendentemente dall’interpretazione che possono darne? Nel
primo caso, la valutazione della necessita della guerra varierebbe in modo del tutto
arbitrario tanto da rendere inutile la definizione di “guerra giusta”, perché la guerra
sarebbe sempre giusta e mai giusta al contempo, non esistendo un unico metro di
giudizio; nel secondo caso, la necessita dovrebbe manifestarsi universalmente con
evidenza cartesiana tanto da rendere impossibile a chiunque di poter dubitare che
I'unica speranza di uscire vivi da una situazione mortifera stia nell’'uso delle armi.
La risposta a come debba intendersi “necessita” in riferimento alla guerra viene
da alcuni passi dell’ Arte. Gia ner Discorsi Machiavelli aveva affermato, in un capi-
tolo dal titolo indicativo: «come uno capitano prudente debbe imporre ogni neces-
sita di combattere a’ suoi soldati, e a quegli degli inimici torla»”, che
sendo conosciuta [...] la virtt di tale necessita, e quanto per quella gli animi de’ soldati diven-
tavano ostinati al combattere, [i capitani] facevano ogni perché 1 soldati loro fussero constretti
da quella, e, dall’altra parte usavono ogni industria perché gli nimici se ne liberassero. E per
questo molte volte apersono al nimico quella via che loro gli potevano chiudere, e a’ suoi
soldati proprii chiusono quella che potevano lasciare aperta™.

L’esempio principale col quale Machiavelli illustra questa affermazione riguarda
I'infausta decisione di «Gaio Manilio» di «occuplare] tutti gli aditi» affinché 1
Veienti, entrati nell’accampamento romano, non potessero piu uscire. L’effetto fu
che 1 Velenti «rinchiusi cominciarono a combattere con tanta rabbia che gli ammaz-

zarono Manilio, e arebbero tutto 1l resto de’ Romani oppressi, se dalla prudenza

“D, 11, 12, 1, p. 625.
* Ivi, 8-4, p. 626.

SCIENZA & POLITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
124



d’uno tribuno non fusse stato loro aperta la via ad andarsene»”. La conclusione di
Machiavelli & che «mentre la necessita costrinse 1 Velenti a combattere, e’ combat-
terono ferocissimamente; ma, quando viddero aperta la via, pensarono piu a fuggire
che a combattere»”. Non lasciare via di scampo ai nemici rende giusta la loro bat-
taglia o la loro guerra, perché tale vincolo obbliga, costringe. Cosi, anche non la-
sciare via di scampo ai propri soldati ¢ un modo per trasformare una guerra in una
guerra giusta ovvero necessaria. In entrambi 1 casi, infatti, non ¢’¢ speranza se non
nelle armi.

La necessita ¢ tanto oggettiva quanto la situazione e il momento che impongono
I'uso delle armi, anche se la scelta di combattere resta soggettiva. La responsabilita
di rendere giusta una guerra - 'assenza di ogni significato morale allora corrente ¢
evidente, mentre risalta quello della sua razionalita militare - ¢ di ogni comandante
che mette 1 nemici o 1 propri soldati nella condizione di non avere scampo se non
combattendo. La necessita intesa in questo senso molto stretto «¢ chiamata da Tito
Livio “ultimum ac maximum telum”»: 'arma estrema e piu potente®. In un certo
senso, Bainton aveva ragione, anche se non la ragione che credeva di avere: Ma-
chiavelli rifiuta la tradizione morale, religiosa e giuridica corrente della guerra giu-
sta, di cul pero ricodifica i1l senso secondo una razionalita prettamente militare. 11
commento di Lefort pare appropriato: il discorso di Machiavelli

distrugge la tesi comunemente diffusa secondo la quale 1 rapporti di forza decidono rigorosa-
mente il destino dell’evento. [Questa tesi] implica due errori: da un lato non ¢ vero che chi
si trova in una posizione di debolezza sia destinato al fallimento: lo ¢ solo se la forza avversaria
¢ in grado di restare unita nel tempo, se non incontra ostacoli che la dividano; dall’altro lato,
se c1 s1 basa solo su una valutazione oggettiva ci s1 inganna sulla natura delle forze [in campol,
perché cio che determina la potenza di chi combatte non sono solo 1l numero e le armi, ma
anche la consapevolezza della posta in gioco [...]. La potenza di chi combatte aumenta
quando ¢ convinto di lottare per la propria vita o per la liberta. [In questo casol, la necessita
mette [chi combatte] nella posizione di vincere™.

L se nelle Istorie Machiavelli identifica la «necessita» che rende giusta una
guerra con quella che vuol «tra[rre] la patria sua di serviti», che € «causa [...] piatosa
e giusta»” - tema che rimanda all’occorrenza di Principe XXVI, dove «’impresa»

6

di liberare I'Italia dai barbari ¢ definita «iusta»®, e che trova un’ulteriore esplicita-
zione in D, III, 417, dove ¢ sempre la situazione limite a rendere lecito ogni mezzo
per salvare la patria e la sua libertd - ¢ solo nell’Arte che Machiavelli spiega piu
chiaramente cosa intenda per “guerra necessaria” e, quindi, giusta:

la necessita nasce quando tu vegga, non combattendo, dovere in ogni modo perdere; come
¢&: che s1a per mancarti danari e per questo lo esercito tuo si abbia in ogni modo a risolvere;
che sia per assaltarti la fame; che il nimico aspetti di ingrossare di nuova gente. In questi casi
sempre si dee combattere, ancora con tuo disavvantaggio, perch’egli é assai meglo tentare la
fortuna dov'ella ti possa favorire, che non la tentando vedere la tua certa rovina™.

* Ivi, 19, pp. 630-631.

* Ivi, 20, p. 631.

D, L, 12, 24, p. 632.

' Cfr. C. LEFORT, Le travail de I'ceuvre Machiavel (1972), Paris, Gallimard, 1986, pp. 629-630. Per un com-
mento piu aderente al testo machiavelliano si veda H.C. MANSFIELD, Machiavelli’s New Modes and Orders.
A Study of the Discourses on Livy, Ithaca and London, Cornell University Press, 1979, pp. 355-358.

“1F, V, 8, 9, p. 468.

“P, XXVIL 9, p. 314.

D, 111, 41, pp. 764-765.

* AG, 1V, 97-98, p. 178, corsivo mio.

SCIENZA & P()LITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
125



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta

La “necessita” ¢ una situazione oggettiva (senza speranza, se non nella guerra),
la quale, al contempo, ha bisogno, per essere riconosciuta, di una valutazione che,
pur dovendo essere la piu lucida e razionale possibile, resta soggettiva (bisogna de-
cidere, spesso velocemente, se ¢ si trova o meno in una situazione mortifera), an-
che perché « vantaggi qualche volta te gli da il nimico e qualche volta la tua pru-
denza»™. Piti avanti, Machiavelli ribadisce che si ¢ «constretti a combattere per ne-
cessita» quando viene «Jevaftaf via ogni speranza di salvarsi fuora che nel vincere»”,
per concludere che «le necessitadi possono essere molte, ma quella ¢ piu forte, che
ti constringe o vincere o morire»": anche la necessita ha dei gradi. Il concetto &
ribadito anche successivamente, 12 dove Machiavelli afferma che bisogna «avere
riguardo di non condurre il nimico in ultima disperazione; a che ebbe riguardo
Cesare combattendo co’ Tedeschi, 1l quale aperse loro la via veggendo come, non
s1 potendo fuggire, la necessita gh faceva gagliardi; e volle piu tosto la fatica di se-
guirgli quando essi fuggivano, che il pericolo di vincergli quando si difendevano»®.
In conclusione: « buoni capitani non vengono mai a giornata se la necessita non gl
strigne o la occasione non gli chiama»”. Quest’ultima citazione esplicita che I'occa-
sione migliore per “fare la giornata” ¢ proprio quella dettata da necessita, cioe
quella in cui non resta che una sola possibilita: vincere o morire. Necessita e occa-
sione non si escludono a vicenda, perché non sono affatto opposte, a conferma
della struttura sempre aperta, anche se per un solo istante, della necessita.

Veniamo allora all’'uso di categorie come “oggettivo” e “soggettivo” (spesso usate
nella storiografia machiavelliana) per stabilire la necessita di una situazione. Per
Machiavelli, entrambi 1 criteri sono validi, ma solo se considerati simultaneamente:
se separati perdono senso e funzionalita. La guerra ¢ necessaria per chi si trova in
circostanze precise, che comunque richiedono decisione, perché la necessita, per
quanto sia un’evidenza inequivocabile, lascia sempre aperta la possibilita della
scelta: morire anziché lottare. La guerra € necessaria per chi si trova in una situa-
zione tale che non ¢’¢ altra speranza di sopravvivenza se non nell’'uso delle armi e
questo 1mplica la certezza che ogni altra soluzione (compresa la resa) risulta impos-
sibile. La necessitd si manifesta come indicazione di un’unica via d’uscita pratica-
bile, anche se insicura e decisamente pericolosa.

Il piano oggettivo ¢ condizione di quello soggettivo, perché lo precede. Ma
come possiamo essere sicurl che non vi sia altra speranza se non nell’'uso delle
armi? Come determinare la fine e, dunque, I'inutilitad di perseguire qualche altra
soluzione? Quand’e che le speranze si riducono a un’unica speranza?

Per ora possiamo dire che la necessita machiavelliana ¢ diversa sia dalla recta
ntentio, che da Agostino arriva fino a Vitoria e Septlveda®™, passando per Graziano
e Tommaso, sia dall’extrema ratio di Agostino, a cui la si potrebbe accostare. In
entrambi 1 casi rileviamo una profonda diversita di contenuto perché, se la loro

funzione ¢ essenzialmente riparatrice di un’offesa ricevuta al fine di ripristinare la

* Ivi, 100, p. 178.
” 1vi, 148, p. 186, corsivo mio.

" Ivi, 152, p. 187.

* Ivi, VI, 223, p. 247.

" Ivi, VIL, 174, p. 279.

* Cfr. M. GEUNA (ed), Guerra giusta e schiavitti naturale. Juan Ginés de Sepilveda e il dibattito sulla Con-
quista, Milano, Edizioni Biblioteca Francescana, 2014.

SCIENZA & POLITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
126



pace, in Machiavelli la necessita della guerra corrisponde solo a una situazione in
cui ¢ certo esito esiziale della lotta.

4. L’aspetto relativo alla speranza e al suo apparente venir meno dove vige “ne-
cessita” ¢ pero inevaso. Che cosa significa che la guerra ¢ la sola speranza?

Se, in generale, per Machiavelli, la speranza & I'aspettativa, mai meramente pas-
siva, di un bene o di un piacere che puo o deve arrivare - il tendere, come indica
il suo etimo (1l sanscrito spa-), verso una meta futura desiderata - mentre la dispe-
razione ¢ 'assenza di tale prospettiva, ¢ piu la relazione, e la tensione, che 1l segre-
tario fiorentino istituisce tra essa e altri termini a renderla interessante.

Nel Discorsr, ad esempio, Machiavelli scrive che per ottenere gl stessi buoni
effetti nel conferimento delle cariche pubbliche conseguiti dai Romani, che non
assegnavano le magistrature in base al sangue (retaggio) né all’etd, ma solo alla virtu
dei cittadini, bisogna seguire una regola: che «non si puo dare agli uomini disagio
sanza premio, né si puo toérre loro la speranza di conseguire il premio sanza peri-
colo»”. Qui 1l tema non ¢ direttamente la guerra, ma cio che conta ¢ il nesso tra
speranza e pericolo (oltre a quello tra premio e disagio), perché la speranza implica
sempre sia un disagio (una fatica) sia 'accettazione di un rischio. Se, dunque, Ma-
chiavelli afferma che la speranza si trova solo nell’'uso delle armi nel momento di
massimo pericolo per manifesta “necessita”, allora Claudio Ponzio, capitano dei
Sanniti, non poteva far altro che fondare la speranza della vittoria sulla necessita
medesima che 1mponeva 'uso delle armi e, con esse, disagio e pericolo, perché
solo «con que[st]o animo e con quel[stla speranza [...] si pigliano le imprese 1uste»”.

Il rapporto tra speranza e disperazione sembra qui molto piu complesso della
loro semplicistica opposizione, che viene mvece fluidificata in un perenne movi-
mento, dove gli opposti non solo coesistono ma, addirittura, si sovrappongono fino
a identificarsi o a implicarsi logicamente.

Nell’ Arte, infatti, Machiavelli consigliava di non portare mai il nemico alla di-
sperazione totale, cio¢ fino a togliergli la speranza di una via d’uscita, perché
avrebbe combattuto con piu foga. La disperazione totale porta a riporre speranza
solo nelle armi, mentre eliminare tale disperazione, facendo balenare una possibile
via di fuga, toglie la necessita di ricorrere alle armi. L’idea di portare il nemico alla
massima disperazione si ritorce contro chi la persegue, perché anche la dispera-
zione non indica mai una situazione del tutto chiusa: ¢ grazie a essa, infatti, che si
vede razionalmente nella guerra (che diventa cosi giusta) la sola ratio possibile. Cre-
dere di poter eliminare la speranza spingendo alla massima disperazione € sciocco,
perché ¢ proprio cosi facendo che nasce la speranza nelle armi e si da al nemico 1l
vantaggio di ritenere giusta la propria guerra. E la stessa logica che raccomanda di
portare le proprie truppe di fronte alla necessita di vedere nella guerra la loro sola
e ultima speranza, cio¢ I'unico comportamento realmente razionale nella situazione
data.

Nella Mandragola Machiavelli aveva scritto che «non € mai alcuna cosa si dispe-
rata, che non vi sia qualche via da potere sperare; e benché la fussi debole e vana,
la voglia e 'l desiderio che 'uomo ha di condurre la cosa non la fa parer cosi»” e

D, 1,60, 5, p. 292.
*P, XXVI, 29, p. 321.
T, a1 se. 1, 6, p. 156.

SCIENZA & P()LITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
127



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta

nelle Istorie aveva ribadito che «non fu mai savio partito fare disperare gli uomini,
perché chi non spera il bene non teme 1l male»”. Infine, in una lettera privata, aveva
sostenuto che «spesso la disperazione truova de’ rimedii che la elezione non ha
saputl trovare»”.

Che cosa ne possiamo ricavare? Che la disperazione ¢ piu pericolosa della spe-
ranza, anche se non si tratta di una speranza illimitata, ma solo di quella che si puo
avere (o concedere) in una guerra, ovvero di uscirne vivi, indipendentemente dalle
possibilita di vittoria. La disperazione ¢ imprevedibile e, dunque, pit pericolosa di
una speranza suscitata o concessa in vista di un’opportunita ben precisa: salvare la
pelle fuggendo. Se la sola speranza ¢ nell’'uso delle armi, quando “necessita” 1m-
pera, vuol dire che solo nelle armi ¢ riposta la possibilita di salvarsi ovvero di ucci-
dere 1 nemici, a meno che questi non concedano una via di fuga, un onorevole
disimpegno. Se la sola speranza ¢ nell’'uso delle armi, vuol dire che ci si trova nel
punto liminare della disperazione totale e, dunque, di fronte all'imprevedibilita:
aprire la disperazione alla speranza vuol dire disinnescare 1l pericolo dell'impreve-
dibile e canalizzarlo - come le acque dei «fiumi rovinosi» di Principe XXV" - all’in-
terno di un evento governabile, pur con tutte le difficolta del caso.

5. In Machiavelli non trovano posto le dottrine morali, religiose e giuridiche
della guerra giusta allora correnti - che ben conosceva - e comincia, ma forse anche
finisce, la dottrina razionale di essa, costruita su considerazioni di pura efficacia
militare e politica. Machiavelli vuol conoscere la guerra juxta propria principia e
non in base a valori trascendenti, morali o religiosi, né a principi convenzionali per
quanto razionali come quelli del diritto; principi che, in realtd, derivano sempre da
altro e non dalla guerra stessa.

Giusta, clo¢ razionale, ¢ solo una guerra necessaria, dove la necessita ¢ data dal
fatto che se non si combatte si muore. Di fronte a morte certa, la guerra ¢ I'unica
via di possibile salvezza, perché combattendo si puo morire - ¢, dunque, 'esito
resterebbe invariato - ma ci si puo anche salvare. Tanto vale allora sfidare la for-
tuna.

La definizione di “guerra giusta” non impedisce certo le guerre, ma contribuisce
a definirle e classificarle in un ambito conoscitivo di natura prettamente militare e
politica, rendendole cosi meno opache di quanto possano sembrare.

Questo non toglie che, per Machiavelli, giusta o ingiusta, o perfino santa, la
guerra vada affrontata quando tocca, e capitava sovente". Questo perd non significa
che vi sia un solo modo per farlo né da un punto di vista militare né politico. E se,
militarmente, Firenze e I'Ttalia - quella delineata in Principe XXVI, che non ¢ I'Ita-
lia attuale né quella che avevano in mente 1 padri del Risorgimento - avrebbero
dovuto imparare a combattere, se necessario, in modo diverso da come avevano
fatto sino ad allora, unendosi, senza ricorrere ai mercenari ¢ dotandosi di «armi

2

proprie»”, politicamente, la definizione di “guerra giusta” sarebbe potuta servire a

sollecitare, in caso di necessita - cioe dopo il fallimento di ogni altro mezzo,

IR, 10, 14, 7, p. 221.

"L, iii, p- 1597, Lettera di Niccolo Machiavelli a Francesco Vettori, Forli, 15 aprile 1527.

" Cfr. P, XXV, 5-6, pp. 302-303.

! Cfr. J.-L. FOURNEL - J.-C. ZANCARINI, Machiavel. Une vie en guerres, Paris, Passés composés, 2020.
¥ Cfr. P, XII-X1V, oltre agli scritti sull’ Ordinanza.

SCIENZA & POLITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
128



soprattutto diplomatico, per evitarla - una guerra di popolo, tesa a riconquistare o
a non perdere la liberta.

Machiavelli vive e pensa il proprio presente € non ¢ un guerrafondaio (lo si
evince da molti passaggl in cul ¢ evidente che la guerra va evitata, potendo) né un
pacifista a oltranza. La guerra non ¢ bella né ¢ la soluzione a ogni problema, ma
accade, piu per stoltezza e avidita che per essere legata a una natura umana immu-
tabile”. La guerra ¢ giusta solo quando, in circostanze determinate da necessita, &
azzardo indispensabile per provare a sopravvivere. “Guerra giusta” ¢ una defini-
zione scientifica che serve, anche retoricamente, a infondere motivazione e corag-
glo in chi combatte”. La definizione non ha valenza morale ¢ nemmeno religiosa o
giuridica, ma (e non ¢ poco) razionale.

La necessita che rende giusta una guerra, per Machiavelli, non ¢ dunque riduci-
bile ai classici argomenti del jus ad bellum seguiti dagli studiosi, come ad esempio
la difesa dello Stato di cui parla Bainton, che recupera la tradizione teologica e
giuridica della guerra giusta, e non solo perché lo Stato, nel senso moderno mau-
gurato da Hobbes, in Machiavelli non c¢’¢ (come detto sopra), ma perché “neces-
sita” denota, molto pitt ampiamente, una situazione apparentemente disperata,
senza via d’uscita: un caso limite che preannuncia morte certa, ragion per cui spe-
ranza di salvezza, pur senza garanzie, puo essere riposta solo nell’uso delle armi. In
una situazione di disperazione pressoché totale, che pero non ¢ del tutto chiusa e,
dunque, non comporta per forza la “rovina”, 'unica speranza sta nell’'uso delle
armi: una pratica particolare, estrema, I'unica razionale in tale contesto. La guerra
diventa percio giusta, proprio perché non ¢ giustificata moralmente, religiosamente
o giuridicamente, ma & dinamica integrante della situazione di cui partecipa.

La necessita, in quest’ambito, cioe 'assenza di speranza se non nell’'uso delle
armi, configura una logica dell’eccezionalita - non dello Stato d’eccezione, ovvia-
mente - perché la necessita non lascia scampo se nonnell’'uso delle armi che, pero,
non garantisce la sopravvivenza, pur essendo la sola chance che resta. In questo
caso, “necessita” significa morte certa, di fronte alla quale la guerra riapre, pur senza
rimuovere 1l rischio supremo anzi affrontandolo di petto, la possibilita per quanto
esile di sopravvivere. Nella situazione definita da un tale tipo di necessitad non c¢’¢
alcun dialogo o comunicazione possibile, nessuna trattativa o negoziazione, il filo
della diplomazia ¢ spezzato o impraticabile. E allora che la disperazione e la con-
seguente speranza riposta solo nell’uso delle armi emerge. Quando la parola non
media pit, quando la lingua ¢ interdetta, la situazione tende a chiudersi su se stessa,
limitando sempre piu le alternative possibili, ma siccome mai nulla, finché vive, ¢
chiuso definitivamente - secondo il tetrafarmaco epicureo, che Machiavelli segue
sotto la guida di Lucrezio": la morte non ¢ una situazione chiusa, ma la chiusura di
ogni situazione - perché «tutte le cose degli uomini [sono sempre] in moto, ¢ non

G

polssono] stare salde»” e «tutto netto, tutto sanza sospetto non si truova mai» ",

“In merito, mi permetto di rinviare a F. RAIMONDI, Machiavelli: natura umana e contingenza del bene, in
M. DALLA VALLE - F. ZANIN (eds), La cognizione del bene, Padova, 1l Poligrafo, 2024, pp. 107-122.

" Sulla valenza politica, oltre che militare, dei discorsi machiavelliani sulla guerra, si veda ora C. LYNCH,
Machiavelli on War, Ithaca and London, Cornell University Press, 2023.

Y Cfr. P.A. RAHE, In the Shadow of Lucretius: the Epicurean Foundations of Machiavelli’s Political Thought,
«History of Political Thought», 28, 1/2007, pp. 30-55, in particolare, pp. 40-48; A. BROWN, Machiavelli e
Lucrezio (2010), Roma, Carocci, 2013, in particolare pp. 77-93.

“D, 1,6, 34, p. 48.

7 Ivi, 22, p. 45.

SCIENZA & P()LITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
129



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta

allora la possibilita di modificare la situazione, per quanto difficilissima e improba-
bile, resta aperta. Per capire se una guerra ¢ necessaria, cio¢ giusta, bisogna allora
continuare a dialogare finché non cala 1l silenzio. Cio non significa che, se tutti
dialogassero sempre, non ci sarebbero guerre, ma che ci sarebbero solo guerre in-
giuste, perché la fine del dialogo politico e I'inizio della guerra giusta coincidono.
L’interruzione della comunicazione decreta I'ineluttabilita della situazione, la sua
necessita, il suo apparire definitivamente chiusa, anche se non lo ¢ e lasciare la

parola alle armi, benché sembri un veleno anziché un rimedio, lo attesta.

6. Nella necessita ¢’¢ un tratto oggettivo e soggettivo al contempo: la loro com-
presenza e contemporaneita ¢ la loro razionalita. L’'impossibilita di uscire da una
situazione mortale, a meno che non si faccia la guerra descrive una situazione che
ha una sola via d’uscita ed ¢ la necessita di cui Machiavelli sta parlando a stabilire
che una situazione ¢ chiusa tranne che in un punto preciso e, dunque, che la solu-
zione si da solo in quel punto e non altrove: solo in una pratica specifica, la guerra
glusta, e non in qualcos’altro. Proprio perché una situazione non ¢ totalmente de-
finita ¢ nella sua in-definitezza che la liberta come scelta autonoma puo essere eser-
citata. Combattere o morire ¢ 'alternativa, ma la scelta razionale, in tale situazione,
¢ solo una: combattere rischiando di morire a fronte di una morte certa. La liberta
¢ sempre limitata, s1 esercita in situazione senza mai avere di fronte tutti 1 possibili.
E anche dove gl spiragli di una scelta libera sembrano preclusi essa si presenta
all'interno della necessita, proprio dove non sembrano esserci alternative o quando
tutte le strade sono impraticabili tranne una.

Che una guerra sia necessaria, per Machiavelli, non vuol dire che sia giustificata
da un fondamento morale, religioso o giuridico, e tantomeno da interessi privati o
pubblici o, peggio, dalle manie di grandezza di qualcuno: questo vale per le guerre
non necessarie, che possono essere giustificate nei modi piu svariati. E siccome
esistono prevalentemente guerre ingiuste, sembra chiaro che “giusto”, qui, non si-
gnifica “reale” né “giustificato” dai valori di una morale, di una religione o dalle
procedure di un codice. La guerra ¢ “giusta” solo in relazione alla necessita e, dun-
que, “giusta” indica che ci s1 trova in una situazione in cui si ¢ privi di scelta tranne
una: ¢ questo che definisce ¢i0 che ¢ massimamente razionale, 'unica soluzione
adeguata a un problema specifico in una situazione specifica: soluzione giusta per-
ché si attaglia al caso particolare e solo a esso.

Qui la liberta non ha nulla a che fare con I'assenza di vincoli (supposto e non
concesso che tale liberta esista), perché ¢ un comportamento vincolato, che dev’es-
sere scelto, nonostante sia razionalmente evidente: un agire razionalmente pre-
scritto che non ha di fronte infinite possibilitd, ma una sola. Poiché la situazione ¢
quasi totalmente determinata, per provare a uscirne bisogna agire in un modo che
abbia la forza di dare un ordine diverso alle cose: la guerra “giusta” acquista forza
dalla situazione che la impone come inevitabile, come extrema ratio o ultima spes
a cul non si puo rinunciare razionalmente, ma solo irrazionalmente.

E questo tipo di necessita, che invoca un comportamento razionale e sprona
verso di esso, a rendere le armi “pietose”. Se pietas indicava la purificazione attra-
verso riti e formule dell’'uso delle armi, in modo che non risultasse sacrilego”, va
notato che Machiavelli non considera quest’aspetto. Ma la restrizione del significato
di “necessitd” che caratterizza la guerra giusta come unica guerra razionale lascia

" Cfr. A.A. CASSI, Santa, giusta, umanitaria, pp. 34-35.

SCIENZA & POLITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
130



supporre che il segretario fiorentino ritenesse “pietoso”, cioe razionale, e per que-
sto non sacrilego, 'uso delle armi solo in risposta alla “necessita”. Una risposta
soggettiva all'interno di una situazione oggettiva, come abbiamo detto; una risposta
valutata da chi combatte e non da autoritd superiori; una risposta che rende respon-
sabili (entrambi rinviano a respondere) verso la decisione presa e la comunicazione
messa in campo, la cul razionalita rende le armi pietose, o empie se ne sono prive,
clo¢ se non sono usate come unica e ultima speranza di uscire vivi da una situazione
sicuramente mortifera.

La guerra giusta sembra dipendere da una logica dell’eccezionalita del caso (nel
senso di situazione specifica) e anche da una logica della proporzionalita, dei gradi,
presente in tutti gl scritti machiavelliani, perché anche la guerra ha le sue tipologie
(dalla guerra civile alla “guerra giusta”, dalla guerra di conquista a quella di espan-
sione) “. La guerra € giusta se necessaria, perché solo in questo caso € uno strumento
razionale adeguato allo scopo. La sua inglustizia, invece, offende soprattutto 1l senso
della misura, la ragione: il criterio che la politica dovrebbe seguire anche nei com-
portamenti apparentemente Irrazionali (come mostrato nel Principe). Diversa-
mente da Clausewitz, per Machiavelli la guerra giusta non ¢ la politica continuata
con altri mezzi, ma ci0 che accade quando la politica viene meno. E per quanto
possa sembrare paradossale, solo la guerra giusta reintroduce razionalita e rimette
in moto la politica, perché ne fa risaltare I'assenza. La definizione machiavelliana,
infatti, conferendo il sigillo della razionalita alla guerra solo se necessaria, solleva la
questione della misura in un ambito apparentemente inconoscibile e incontrolla-
bile.

Una guerra ¢ giusta, cio¢ razionale, solo se ¢ necessaria; ed ¢ tale solo se il
pericolo € una situazione oggettiva in cui non ci sono vie di scampo se nonla guerra.
E questo il segno che la comunicazione ¢ impossibile e non puo essere riattivata.
L’afasia politica lascia necessariamente il posto al suono delle armi “pietose”
quando, oggettivamente, ogni via di fuga ¢ preclusa. In una lotta il cui esito ¢ certa-
mente mortifero solo la guerra puo imprimere una dinamica tale da riaprirla e pro-
spettare un esito diverso. Machiavelli circoscrive cosi la guerra giusta a una fattispe-
cie rarissima, che la ridefinisce rispetto alla tradizione giuridica, religiosa e morale
sla antica sia a lui contemporanea: «’armi e le forze [...] si debbono riservare in
ultimo luogo, dove e quando gl altri modi non bastino»”.

Almeno una questione resta pero in sospeso e riguarda la tendenza ad “acqui-
stare” o ad “ampliare” (che richiama soprattutto Discorsi II) ovvero a conquistare
un territorio nuovo o a espandere 1 propri possedimenti. In «Principe III»", ad
esempio, Machiavelli afferma che ¢ «cosa veramente molto naturale e ordinaria
desiderare di acquistare» ¢ che «li omini» che «lo fanno» saranno «laudati 0 non
biasimati»:

dopo aver stabilito questa regola generale, prosegue affermando che, se Luigi XII di Francia

fosse stato abbastanza forte da attaccare 1l regno di Napoli nel 1500, avrebbe dovuto farlo. La

questione se la sua causa fosse giusta o legittima, sottintende Machiavelli, non entra e non
dovrebbe entrare nell’equazione. Sulla base di questa analisi, possiamo concludere che I'idea

di una guerra giusta perseguita per amore della pace non solo ¢ contraria alla logica

11 tema & troppo ampio per essere affrontato qui: cfr. intanto G.C. BERGER WALDENEGG, Krieg und Ex-
pansion bei Machiavelli. Uberlegungen zu einem vernachlissigten Kapitel seiner ,politischen Theorie® «His-
torische Zeitschrift», 271, 1/2000, pp. 1-55, in particolare pp. 12-28.

D, I, XXI, 20, p. 448.

P, 111, 40, p. 94.

SCIENZA & P()LITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
131



RAIMONDI, Machiavelli e la guerra giusta

dell’argomentazione di Machiavelli, ma ¢ anche totalmente e assolutamente incompatibile
. 52
con le premesse del suo pensiero™.

Il desiderio naturale e ordinario di acquistare indica una necessita? E se non la
indica, perché Machiavelli non lo sottolinea? Non ¢ possibile affrontare qui tale
questione anche perché bisogna tener presente che 1l passo citato fa riferimento al
Principe, 'anomalo speculum principrs in cui il principe non si specchia piu nella
sua immagine edificante venendone trasfigurato, come ad esempio nell’ Institutio
principis christiani di Erasmo (1516), ma si vede riflesso per cio che realmente ¢.
L’ipotesi ¢ che in Machiavelli siano all’'opera due metri di valutazione diversi e non
necessariamente convergenti o coincidenti: quello “realistico” di chi, conoscendo
la politica, esamina 1 fatti in modo distaccato, freddo e cinico, badando piu agli
effetti dell’agire che alle sue cause, e quello “razionale” del filosofo che definisce
concetti come unita di misura utili, per quanto provvisorie, a comprendere le dina-
miche della storia, perché entrambe le misure servono al politico per conoscere ¢
agire nel reale. Da questa prospettiva, la definizione di “guerra giusta” & lesito di
un’operazione, politica e scientifica al contempo, che arricchisce di un nuovo signi-
ficato 1l lessico machiavelliano della “necessitd”, che ¢ ben lontano dall’essere una
semplice «metafora»™.

“Guerra giusta” definisce un caso limite conoscitivo prima che fenomenico.
Tutte le altre guerre, offensive o difensive, o di altra natura, benché reali, sono
ingiuste: possono essere convenienti (come quella di Luigi XII), opportune, legit-
time e perfino commendevoli (per liberarsi dalla schiavitu o dall’oppressione, per
combattere un regime malvagio ecc.), nondimeno restano irrazionali. Non si tratta
di subire o accettare passivamente tutto cio che accade come fosse un destino, ma
s1 tratta di escogitare soluzioni altre rispetto alla guerra, quando non necessaria,
perché se non ¢ “giusta”, cioe razionale, sancisce il fallimento della ragione e della
politica per mancanza di logica e conoscenza, di immaginazione e inventiva, di stra-
tegie alternative. Se attaccati ci si difende, certo, ma non ¢ questo 1l piano del ragio-
namento machiavelliano: la definizione di “guerra giusta” si da a livello di astrazione
razionale, indipendentemente dagli esempi storici, che servono da supporto e non
da materiale per 'operazione definitoria. Le guerre ingiuste sono tali perché irra-
zionali, punto. Non ¢’¢ alcun giudizio di valore: ¢ solo una classificazione episte-
mica, che pero consente di distinguere, all'interno delle guerre ingiuste, varie fatti-
specie di guerre attraverso 1 gradi di approssimazione al paradigma “guerra giusta”
(dunque attraverso 1l loro tasso di irrazionalitd) e, grazie a questa operazione, pro-

vare a capire come farvi fronte.

* M. HORNQVIST, Machiavelli and Empire, p. 89. Si veda poi il commento a questo passo, ¢ il contesto
discorsivo In cui ¢ inserito, in J.-J. MARCHAND, [/ giusto e l'ingiusto in Machiavelli dar primi scritti politici al
Principe (1986), in J.-J. MARCHAND, Studi machiavelliani, Firenze, Edizioni Polistampa, 2018, 2 voll., vol. 1,
pp. 31-37, in particolare, p. 36.

* Come invece sostiene M. HULLIUNG, Citizen Machiavelli, Princeton, Princeton University Press, 1984, p.
59, ma si vedano anche pp. 224-226.

SCIENZA & POLITICA
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 119-132
132



