
SCIENZA & POLITICA, vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
DOI: https://doi.org/10.60923/issn.1825-9618/24070 
ISSN: 1825-9618 

 
 

 
151 

SCIENZA & POLITICA 
per una s tor ia  del le  dot tr ine  
  

Femminismo ed ebraismo  
nel pensiero di Tamar Ross 

 
Feminism and Judaism in the Thought of Tamar Ross 

 

 Stefania Mazzone 

smazzone@unict.it                                                                                  Università di Catania 

 

A B S T R A C T  

 
Tamar Ross, filosofa ebrea ortodossa, propone una riconciliazione tra femminismo e tradizione ebraica attraverso 
la teoria della “rivelazione continua”. In opere come Expanding the Palace of Torah (2004), interpreta la rivelazione 
divina come un processo dinamico che integra le istanze etiche e femministe nel tempo. Affronta i pregiudizi di 
genere nei testi sacri, rilegge la Torah min ha-Shamayim con approcci mistici e postmoderni, e sostiene un’evolu-
zione della Halakhah che preservi l’autorità della tradizione includendo la politicità della voce femminile. 

PAROLE CHIAVE: Ebraismo; Femminismo; Rivelazione; Halakhah; Soggettivazione. 

Tamar Ross, an Orthodox Jewish philosopher, seeks to reconcile feminism with Jewish tradition through her theory 
of “continuous revelation”. In works such as Expanding the Palace of Torah (2004), she interprets divine revelation 
as a dynamic process that gradually incorporates ethical and feminist concerns. Ross addresses gender bias in sacred 
texts, reinterprets Torah min ha-Shamayim through mystical and postmodern lenses, and advocates for a Halakhic 
evolution that preserves the authority of tradition while including the female voice. 

KEYWORDS: Judaism; Feminism; Revelation; Halakhah; Subjectivation. 

 

 

 

   

    

 

    

    

 

 

  

http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/


MAZZONE, Femminismo ed ebraismo 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
152 
 

1. La critica femminista 

Nella seconda metà del XX secolo, il femminismo ha sollevato nuove domande 
sulla condizione della donna in tutte le tradizioni religiose, incluso l’ebraismo. In 
ambito accademico e teologico, si è iniziato a riconsiderare criticamente il ruolo 
delle donne nella Bibbia, nel Talmud e nella pratica halakhica, mettendo in luce 
elementi patriarcali e disparità consolidate. Queste sfide hanno posto gli ebrei os-
servanti di fronte a un dilemma: è possibile conciliare fedeltà alla Halakhah (la 
legge religiosa ebraica tradizionale) e alle credenze ortodosse, con le istanze di ugua-
glianza e giustizia di genere? In altre parole, l’ebraismo ortodosso può evolvere 
senza tradire se stesso, per rispondere alle critiche femministe che denunciano 
l’esclusione e la subordinazione delle donne1? 

Tamar Ross, nata nel 1937, docente emerita di filosofia ebraica all’Università 
Bar-Ilan, è una delle maggiori figure di spicco nel panorama degli studi di genere 
che abbiano affrontato direttamente tali interrogativi. Allieva e studiosa del pensiero 
del Rav Abraham Isaac Kook e della filosofia della Halakhah, Ross è anche pro-
fondamente radicata nell’ortodossia ebraica: una donna osservante, parte attiva 
della comunità ortodossa, che per anni ha insegnato nelle istituzioni educative tra-
dizionali femminili quali la Midreshet Lindenbaum a Gerusalemme2. 

Questa duplice identità - da un lato rigorosamente ortodossa nella pratica, 
dall’altro intellettualmente aperta alle istanze critiche – caratterizza il suo approccio. 
Fin dai suoi primi lavori, Ross si è proposta di “espandere” i confini del pensiero 
ebraico ortodosso, per mostrare come il femminismo non sia un corpo estraneo 
alla Torah, ma una lente attraverso cui comprendere meglio la volontà divina nella 
storia3. 

La rilevanza del contributo di Tamar Ross è riconosciuta all’interno di quel 
movimento femminista ebraico che affonda le sue radici anche negli studi psicoa-
nalitici, filosofici e antropologici di genere4. Come osserva Blu Greenberg, pioniera 

 
1 Sull’argomento esiste una vasta bibliografia. Si vedano, tra gli altri: A. RACHEL, Engendering Judaism: An 
Inclusive Theology and Ethics, Boston, Beacon Press, 1998; D. LYNN, Tradition in a Rootless World: 
Women Turn to Orthodox Judaism, Berkeley, University of California Press, 1991; G. ELYSE, Jewish Fem-
inism and ‘New’ Jewish Rituals: Imitative or Inventive?, «Canadian Woman Studies», 16, 4/1996, pp. 50-53; 
G. ELYSE, ReVisions: Seeing Torah Through a Feminist Lens, Woodstock, Jewish Lights Publishing, 1998; 
G. ELYSE, New Jewish Feminism. Probing the Past, Forging the Future, Woodstock, Jewish Lights Publishing, 
2009; B. GREENBERG, On Women and Judaism: A View from Tradition, Philadelphia, Jewish Publication 
Society, 1981; J. GRIMSHAW, Feminist Philosophers: Women’s Perspectives on Philosophical Tradition 
Boulder, Colo, Wheatsheaf Books, 1986; R. GROSS, Steps Toward Feminine Images of Deity, in A. GREEN 
(ed), Toward a New Judaism: The Challenge of the Twenty-First Century, Wyncote, Reconstructionist Press, 
1992; R. GROSS, Feminism and Religion: An Introduction, Boston, Beacon Press, 1996; D. HAMPSON, The-
ology and Feminism, Oxford, Blackwell, 1990; T. HARTMAN, Feminism Encounters Traditional Judaism: 
Resistance and Accommodation, Waltham, Brandeis University Press, 2007; Y. HENKIN, Responsa on Con-
temporary Jewish Women's Issues, Jersey City, KTAV Publishing House, 2003; S. HESCHEL, On Being a 
Jewish Feminist, New York, Schocken Books, 1983; P. HYMAN, The Other Half: Women in the Jewish 
Tradition, «Conservative Judaism», 26, 4/1972, pp. 14-21. 
2
 B. GREENBERG, cit. in R. FURSTENBERG, Profile: Tamar Ross, «Hadassah Magazine», Agosto/settembre 
2008, https://www.hadassahmagazine.org/2008/08/02/profile-tamar-ross/ . 
3 Su questo argomento si vedano, tra gli altri: M. DALY, Beyond God the Father: Toward a Philosophy of 
Women’s Liberation, Boston, Beacon, 1985; A. GARRY – M. PEARSALL, Women, Knowledge and Reality: 
Explorations in Feminist Philosophy, Boston, Unwin Hyman, 1989; C. GILLIGAN, In a Different Voice, 
Cambridge, Harvard University Press, 1982; C. GEERTZ, The Interpretation of Cultures, New York, Basic 
Books, 1973. 
4 Cfr. C. NANCY, The Reproduction of Mothering: Psychoanalysis and the Sociology of Gender, Berkeley, 
University of California Press, 1978; D.H. FRANK – O. LEAMAN, History of Jewish Philosophy, London, 
Routledge, 1997; M. MEAD, Male and Female: A Study of the Sexes in a Changing World, New York, Mor-
row, 1949. 

https://www.hadassahmagazine.org/2008/08/02/profile-tamar-ross/


 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
153 

dell’ortodossia femminista, «il concetto [di Ross] di rivelazione continua ha aperto 
nuove porte, non solo per il femminismo ortodosso ma per il pensiero ortodosso 
in generale»5 – prima di Ross, le argomentazioni delle femministe ortodosse si li-
mitavano al piano giuridico, dove il peso del precedente legale era tutto a sfavore 
del cambiamento –, «così le femministe perdevano sempre la disputa»6. In-
vece, «una teoria della rivelazione in divenire permette nuove applicazioni della 
legge e di andare oltre i precedenti esistenti»7. Ross, dunque, ha fornito un quadro 
teologico entro cui le rivendicazioni femminili possano essere comprese non come 
mere ribellioni alla norma, ma come parte di un processo divino ininterrotto. 
Dall’intero percorso dell’autrice emergono alcuni nuclei centrali del pensiero: (1) 
la diagnosi della critica femminista all’ebraismo tradizionale e la sfida teologica che 
essa pone; (2) la risposta di Ross attraverso la teoria della “rivelazione cumulativa” e 
l’elaborazione di una teologia non fondazionalista della Torah; (3) le implicazioni 
halakhiche del femminismo secondo Ross, ossia come la presenza delle donne 
nello studio e nell’interpretazione della legge religiosa trasformi il discorso hala-
khico stesso; (4) il dibattito che le tesi di Ross hanno suscitato, tra sostenitori entu-
siasti e critiche dall’establishment ortodosso. 

Tamar Ross rinviene le radici del femminismo, inserendosi in questa genealogia 
ideale, nella rivoluzione industriale, quando il lavoro sommerso esce dal privato e 
acquista la scena pubblica. Il riferimento è al testo di Mary Wollstonecraft, A Vin-
dication of the Rights of Woman, del 17928. Un secolo dopo John Stuart Mill scri-
verà The Subjection of Women9, a testimonianza del riconosciuto bisogno di rag-
giungere l’indipendenza economica come quella politica. Ross riconosce la seconda 
tappa, la “più pratica”, nell’ambito della storia del femminismo, nel movimento 
organizzato nel diciannovesimo secolo negli Stati Uniti e in Europa, mirante alla 
denuncia della discriminazione legale, sociale e politica. Un vuoto intercorrerebbe 
per Ross dall’introduzione del Diciannovesimo emendamento, 1920, alla pubblica-
zione di The Feminine Mystique di Betty Friedan, del 196310. Un vuoto argomen-
tativo che si colmerebbe nell’indagare la condizione delle casalinghe della middle-
class e della mistificazione del “sogno americano” di madre, moglie e domestica. 
Tra i riferimenti di Ross anche Simone de Beauvoir che l’autrice colloca all’interno 
del filone cosiddetto “liberale”: una trasformazione del movimento da “femmini-
smo politico” a vera e propria “ideologia” 

De Beauvoir’s ideas were eventually developed and applied in various intellectual and social 
spheres, transforming feminism from a political movement to a more profound ideology. For 
de Beauvoir, women’s liberation essentially meant celebrating and appropriating male norms; 
she deplored women’s association with passivity and nature rather than cultural creativity, and 
rejected their reproductive functions as definition of their selfhood. For this reason, her cri-
tique – despite its striving to penetrate to the root causes of women’s discrimination – can still 

 
5 B. GREENBERG, cit. in R. FURSTENBERG, Profile: Tamar Ross.  
6 Ibidem. 
7 Ibidem.  
8
 M. WOLLSTONECRAFT, A Vindication of the Rights of Woman: with Strictures on Political and Moral 
Subjects, London, Printed for J. Johnson, 1792. 
9 J.S. MILL, The Subjection of Women, London, Longmans, Green, Reader, and Dyer, 1869. 
10 B. FRIEDAN, The Feminine Mystique, New York, W.W. Norton & Company, 1963. 



MAZZONE, Femminismo ed ebraismo 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
154 
 

be regarded as “liberal” feminism, which is generally associated with the second political 
stage11. 

Ross ci offre, quindi, a partire da una ermeneutica femminista precedente e 
coeva, un’analisi del genere come costrutto sociale. Si tratterebbe di una specifica 
forma di rivendicazione di cui l’autrice rileva l’attualità nell’ambito di un dibattito 
vivo su come e in che misura le differenze di genere siano socialmente costruite. In 
questo quadro, da una parte, e su un altro piano, si collocherebbe il femminismo 
culturale, o di genere, che ancora nutrirebbe una “lieve forma” di essenzialismo nel 
considerare il genere come un orientamento psicologico o morale che deriverebbe 
necessariamente da alcune differenze sessuali12. 

In questo senso, significativa appare la posizione di Ross rispetto alla questione 
epistemologica del genere come costrutto sociale, posizione che la mette in dialogo 
con il post-femminismo decostruzionista per punti di convergenza e punti di diver-
genza. L’autrice assume, infatti, una visione anti-positivista della conoscenza del 
soggetto: si nega che esista un soggetto conoscente puro e universale avulso dalle 
sue caratteristiche di genere, cultura, ecc. Ogni soggettività è frutto di un posiziona-
mento (qui, posizionamento di genere e potere) e non uno specchio neutrale della 
realtà. Ross promuove, così, le donne tradizionalmente escluse, invitando a ridefi-
nire chi parla e da dove parla nel discorso sul genere, riconoscendo che il sapere 
su “uomini” e “donne” è storicamente situato e interessato. 

A partire da queste considerazioni, Ross utilizza ancora la categoria “donne” 
come strumento analitico e normativo ampliando il soggetto del discorso: le donne 
esistono come gruppo finora marginalizzato a cui conferire autorità di interpreta-
zione. Da qui l’enfatizzazione dell’importanza del linguaggio e del discorso come 
leva del cambiamento: si lavora su reinterpretazioni dei testi sacri e sulla ridefini-
zione concettuale di rivelazione e Halakhah, riconoscendo che nuove narrazioni 
possono abilitare nuove realtà comunitarie e ciò all’interno di una struttura data (la 
legge e la teologia ebraica), cercando compromessi e graduali riconfigurazioni che 
non rompano l’autorità del testo sacro. 

L’assunto di partenza è che l’emancipazione femminile non sarebbe un fine in 
sé, né potrebbe basarsi esclusivamente sulla categoria di “diritto individuale”. Il 
paradigma normativo ebraico non è costruito sull’autonomia personale, bensì su 
una visione relazionale dell’identità e dell’obbligo, dove ogni trasformazione dev’es-
sere pensata nel quadro dell’Alleanza e della comunità religiosa. Questo distingue 
profondamente la posizione dell’autrice da quella del femminismo secolare di ma-
trice liberale, che tenderebbe a privilegiare modelli emancipativi basati sulla libertà 
negativa (liberazione da vincoli) più che su una libertà positiva (fedeltà verso una 
tradizione reinterpretata). 

Ross avverte inoltre il rischio di un universalismo astratto, spesso implicito nei 
discorsi emancipativi laici, che tende a svalutare la specificità culturale e religiosa 
delle donne all’interno delle tradizioni. Invece di proporre un modello unico e 
omologante di liberazione, Ross sostiene una pluralità di voci femminili, ciascuna 
radicata nel proprio contesto e capace di articolare la richiesta di giustizia senza 
cancellare l’appartenenza, posizione per la quale poco efficace appare la critica di 
esclusione dal discorso delle donne non ebree: la proposta di Ross rimane interna 

 
11 T. ROSS, Expanding the Palace of Torah. Orthodoxy and Feminism, Waltham, Brandeis University Press, 
2004, p. 5. 
12 Cfr. D.L. RHODE, The Ideology and Biology of Gender Difference, «Southern Journal of Philosophy», 35, 
S1/1996, pp. 73-98. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
155 

ad una specifica cultura comunitaria, ma estensibile nel metodo. Da questo punto 
di vista, la sua posizione sembrerebbe assai vicina a quella di pensatrici postcolo-
niali come Chandra Talpade Mohanty, che criticano l’imposizione di paradigmi 
femministi occidentali alle donne appartenenti ad altre tradizioni culturali e reli-
giose13. 

Per Ross, quindi, la lotta per l’emancipazione deve essere contestuale, cioè sen-
sibile alla forma simbolica attraverso cui una comunità definisce se stessa. L’ebrai-
smo ortodosso — sebbene storicamente patriarcale — conterrebbe al suo interno 
risorse spirituali e interpretative capaci di generare modelli alternativi di inclusione, 
che non si ridurrebbero né al mimetismo secolare né alla semplice adesione alla 
modernità occidentale. 

2. La “rivelazione cumulativa” 

Il punto di partenza del pensiero di Tamar Ross è il riconoscimento che il fem-
minismo porrebbe all’ebraismo una domanda assai più profonda e radicale di 
quanto non faccia qualsiasi altra critica moderna14. Non si tratta soltanto di indivi-
duare singole norme ebraiche problematiche per la parità (ad esempio l’impossibi-
lità per le donne di essere conteggiate nel minyan, o di assumere certi ruoli rituali), 
né di discutere l’esegesi di specifici passi biblici “difficili” sul piano morale. La sfida 
femminista, per Ross, va al cuore della dottrina della “Torah come rivelazione di-
vina”15. Da queste considerazioni, l’assunto che l’analisi femminista, mettendo in 
luce il carattere pervasivamente maschile del testo sacro, mini la pretesa di assolu-
tezza della Torah stessa. Scrive infatti Ross: 

Quello che rende unica l’analisi femminista è che la domanda finale che solleva non si riferi-
sce ad una particolare difficoltà nei contenuti della Torah (che sia morale, scientifica o teolo-
gica). Né si riferisce all’accuratezza del resoconto storico della sua genesi letteraria. Sottoli-
neare un pregiudizio maschile onnipervadente nella Torah sembra dimostrare uno scettici-
smo più generico riguardo alla rivelazione divina, che è molto più profondo. Quello che ci 
porta a chiedere è: può un dato messaggio verbale che affermi uno status rivelatorio essere 
veramente divino? Perché il linguaggio stesso è modellato dal contesto culturale in cui viene 
formulato... È proprio possibile un messaggio divino eternamente valido? Un messaggio ver-
bale può trascendere il suo contesto culturale? ... Il pregiudizio maschile [nei testi sacri] non 
può essere limitato a termini specifici o a particolari passi; è dappertutto nel testo16. 

In questo passo Ross delinea con chiarezza la “grande domanda” aperta dal 
femminismo: se la Torah – il testo fondante dell’ebraismo, considerato rivelato da 
Dio a Mosè – riflette in ogni sua parte una prospettiva maschile situata storica-
mente, come può pretendersi che essa sia la volontà divina assoluta e valida per 
tutti i tempi? In altri termini, la rivelazione scritturale sembrerebbe intrinsecamente 

 
13 C. TALPADE MOHANTY, Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial Discourses, «Boundary 
2», 12, 3/1984, pp. 333-358. 
14 Cfr. T. ROSS, Radical Feminism and a Theology of Jewish Autonomy: The Anatomy of an Unexpected 
Alliance, «Jewish Studies Quarterly», 23, 4/2016, pp. 374-401. 
15 Su questo argomento si vedano: T. ROSS, Orthodoxy and the Challenge of Biblical Criticism: Some Reflec-
tions on the Importance of Asking the Right Question, in AA.VV., The Believer and the Modern Study of 
the Bible, Boston, Academic Studies Press, 2019, pp. 263-287; T. ROSS, Faith and Belief: Which Comes 
First?, «Shofar: An Interdisciplinary Journal of Jewish Studies», 27, 1/2008, pp. 98-112; T. ROSS, Torah Min 
HaShamayim in the Age of Historical Scholarship, «Tradition», 36, 3/2002, pp. 1-20. 
16 T. ROSS, Expanding the Palace of Torah: Orthodoxy and Feminism, p. 186. Ross qui sottolinea come la 
critica femminista mini le basi della dottrina tradizionale della rivelazione testuale, mettendo in discussione 
la possibilità stessa di un messaggio divino totalmente sganciato dal contesto umano che lo esprime. 



MAZZONE, Femminismo ed ebraismo 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
156 
 

legata al contesto patriarcale in cui è avvenuta e al linguaggio umano che l’ha 
espressa. Ciò porterebbe ad un conflitto tra ortodossia, intesa come affermazione 
che la Torah proviene da Dio ed è perciò perfetta e immutabile, e storicismo, ov-
vero la consapevolezza che ogni testo è figlio di un’epoca e di una cultura17. Le 
consuete strategie esegetiche utilizzate per “salvare” il testo – ad esempio interpre-
tazioni allegoriche dei brani misogini – appaiono all’autrice insufficienti, poiché il 
posizionamento maschile non si limiterebbe a pochi versetti isolati, ma pervade-
rebbe l’intero discorso sacro18. 

Ross si inserisce nel quadro delle altre studiose di ogni epoca che hanno para-
gonato il problema del genere a quello affrontato nel XIX secolo rispetto alla schia-
vitù: né la Bibbia ebraica, né il Nuovo Testamento condannano esplicitamente la 
schiavitù come istituzione, e per secoli i credenti l’hanno accettata come parte 
dell’ordine sociale voluto da Dio. Solo in epoca moderna, con il cambiamento della 
sensibilità morale generale, le comunità religiose avrebbero riletto le Scritture tro-
vandovi un messaggio contrario alla schiavitù – un’operazione ermeneutica corag-
giosa ma storicamente discontinua rispetto al significato letterale dei testi. Analoga-
mente, oggi la subordinazione delle donne – data per scontata nella tradizione – 
sarebbe rifiutata dalla coscienza etica condivisa e da nuove pratiche politiche; di 
conseguenza, i teologi dovrebbero spiegare perché la Bibbia non abbia preso posi-
zione contro di essa «con la stessa intransigenza con cui ha condannato l’idolatria», 
come nota il filosofo ebreo-ortodosso Eliezer Berkovits19. La questione femminista, 
dunque, obbliga a interrogarsi sulla natura della rivelazione: se il messaggio divino 
contenuto nella Torah può apparire così condizionato da pregiudizi umani, come 
preservarne l’autorità e la sacralità? 

Tamar Ross affronta questa sfida teologica nei suoi scritti sin dagli anni ’90. In 
un articolo del 1993, significativamente intitolato “Can the Demand for Change in 
the Status of Women be Halakhically Legitimated?”20, Ross riconosce la fondatezza 

 
17 Su questo argomento si vedano, tra gli altri: T. EL-OR, Next Year I Will Know More: Identity and Doubt 
in Orthodox Jewish Women’s Lives, Detroit, Wayne State University Press, 2002. Sul potenziale rivoluzio-
nario dell’apprendimento femminile ortodosso, il titolo “mashpiah ruḥanit” significa guida spirituale, ma l’uso 
delle virgolette indica mancanza di riconoscimento ufficiale. Nel 2009 Avi Weiss ha ordinato Sara Hurwitz 
come "Maharat", poi "Rabba", suscitando forti reazioni, come rileva Jonathan Mark in J. MARK, Agudah: Avi 
Weiss Shul Not Orthodox, «The Jewish Week», 9 marzo 2010. Si vedano, inoltre, M. FEINSTEIN, “Igerot 
Mosheh”, Oraḥ ḥayim 4:49; vol. VI, p. 80, Responsum datato 18 Elul 5736 (13 settembre 1976); C. GEERTZ, 
Interpretation of Cultures, New York, Basic Books, 1973, trad. it., Interpretazione di culture, Bologna, Il 
Mulino, 1987/1998; R. GROSS, Steps Toward Feminine Images of Deity, in  A. GREEN (ed), Toward a New 
Judaism: The Challenge of the Twenty-First Century; Y. HENKIN,  Responsa on Contemporary Jewish Wom-
en's Issues (primo responsum a favore dell’istruzione femminile nella Torah); S. LIEBERMAN, 
Tosefta (edizione critica), Jewish Theological Seminary of America, (varie edizioni); J. MARK, Agudah: Avi 
Weiss Shul Not Orthodox, «The Jewish Week», 9 marzo 2010; Mishnah: Sotah 3:4, Yevamot 16:7; C. 
OZICK, Notes Toward Finding the Right Question, in L. DAVIDMAN - S. TENENBAUM (eds), Feminist Per-
spectives on Jewish Studies, Yale University Press, 1994; J. PLASKOW, Standing at Sinai: Judaism from a 
Feminist Perspective, HarperCollins, 1990; C. RAPOPORT,  Judaism and Homosexuality: An Authentic Or-
thodox View, London, Vallentine Mitchell, 2004 (pur ribadendo la condanna rabbinica, invita a un at-
teggiamento empatico verso le persone con orientamento omosessuale); P. SCHÄFER, Mirror of His Beauty: 
Feminine Images of God from the Bible to the Early Kabbalah, Princeton, Princeton University Press, 2002; 
E.C. STANTON, The Woman's Bible, New York, European Publishing Company, 1895; Talmud Bavli (TB): 
Berakhot 6:18, Menachot 43b, Ḥagigah 3a, Sotah 14a, Shabbat 14b, Ketubot 82b (la ketubah tardoantica era 
un modulo standard con precedenti babilonesi, i rabbini ne attribuivano le caratteristiche a Simeon ben 
Shetach), Yevamot 88a (tutte le interpretazioni contengono "shelo asani ishah", cioè "che non mi ha fatto 
donna"). 
18 Cfr. T. ROSS, Orthodoxy, Women and Halakhic Change, in A. BERHOLZ (ed), The Quest for Halakha, 
Tel Aviv, Yediot Aharonot/Bet Morasha, 2003, pp. 387-438. 
19 Cfr. E. BERKOVITS, Jewish Women in Time and Torah, Hoboken, KTAV Publishing House, 1990. 
20 T. ROSS, Can the Demand for Change In the Status of Women Be Halakhically Legitimated?, «Judaism», 
42, 4/1993, pp. 478-491. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
157 

di molte critiche femministe e si chiede in che misura sia possibile, entro i confini 
della Halakhah, dare loro risposta.  

L’autrice diventa interprete di una intera generazione di studiose ebree orto-
dosse che – parallelamente all’emergere di rabbini donne nei movimenti non orto-
dossi – ha iniziato a partecipare autorevolmente al discorso religioso tradizionale. 
Considerando l’analisi dal punto di vista storico, si rileva come figure quali Ne-
chama Leibowitz abbiano aperto una strada iniziale utile ad una interpretazione 
femminista dei testi, ma «negli ultimi decenni si moltiplicano le donne studiose di 
Torah e Talmud che, anche in ambito ortodosso, portano avanti un approccio di-
chiaratamente femminista [tra queste] Tamar Ross impegnata in prima linea per il 
superamento del “pregiudizio maschile” che segna alcuni testi sacri dell’ebraismo, 
senza tuttavia metterne in discussione l’autorità»21. 

Questa sottolineatura è cruciale: Ross non intenderebbe delegittimare la Torah 
o la tradizione rabbinica, al contrario, la sua ricerca muoverebbe da una profonda 
fedeltà verso di esse. La domanda diventa quindi riguardante essenzialmente la pos-
sibilità di mantenere l’idea che la Torah sia ancora da considerarsi rivelazione di-
vina, pur ammettendo che il testo riflette prospettive umane storicamente limitate. 

Per rispondere alla sfida sopra delineata, Tamar Ross propone una riformula-
zione della dottrina della rivelazione. Piuttosto che concepire la Torah min ha-Sha-
mayim (Torah data “dal Cielo”) come una comunicazione unidirezionale, fissa e 
ultimata una volta per tutte sul monte Sinai, Ross sviluppa la metafora della rivela-
zione cumulativa o continua. Già il titolo del suo testo Expanding the Palace of To-
rah – che riprende un’espressione del rabbino Kook – indica l’idea di una tradi-
zione in crescita espansiva, capace di incorporare nuove comprensioni nel tempo. 
La tesi centrale di Ross è che la rivelazione divina proseguirebbe attraverso la storia: 
il Sinai non sarebbe che l’inizio di un dialogo in cui la comprensione della volontà 
di Dio si svela progressivamente, man mano che l’umanità matura, si evolve, si po-
liticizza22. 

Ross trova solide basi per questa visione in fonti sia tradizionali che filosofiche. 
Prioritariamente, l’autrice si ispira al pensiero mistico ebraico e in particolare agli 
scritti di Rav Kook (1865-1935), il quale sosteneva la presenza in ogni epoca di 
nuove luci spirituali:  

Many elements in R. Kook’s theology revive fluid understandings of revelation that were de-
veloped in pre-modern times. His immersion in the mystic tradition and its pantheistic image 
of God discourages positing God and His word as distinct from the flow of history and natural 
morality. It also leads him to a view of truth which is remarkably sympathetic to the postmod-
ern critique of sterile, fixed, and universal truths that purport to reflect a neutral and objective 
view “from nowhere”, and to celebrate conflict as a trigger to spiritual advancement23. 

Secondo Kook, la rivelazione divina avrebbe un nocciolo immutabile ma sa-
rebbe “rivestita” nel linguaggio e nei concetti del tempo in cui è recepita. Ciò 
 
21 M. VENTURA AVANZINELLI, Le donne e lo studio della Torà nell’ebraismo ortodosso contemporaneo, 
«Storia delle Donne», 8/2012, pp. 127-144. L’autrice cita Tamar Ross come esempio di “Modern Orthodox 
Jewish feminist” impegnata a superare il pregiudizio di genere senza rigettare l’autorità della tradizione. 
22 Cfr. T. ROSS, Modern Orthodoxy and the Challenge of Feminism, in J. FRANKEL ET AL. (eds), Jews and 
Gender: The Challenge to Hierarchy, New York-Oxford, Oxford University Press, 2000, pp. 3-38. In questo 
saggio Ross introduce molte delle idee poi sviluppate nel suo libro del 2004, richiamandosi al pensiero di 
Rav Kook sull’evoluzione della coscienza religiosa. 
23 A. BRILL, Interview with Prof. Tamar Ross on Revelation and Biblical Criticism, «The Book of Doctrines 
and Opinions», 12 giugno 2013, https://kavvanah.blog/2014/07/16/interview-with-prof-tamar-ross-on-revela-
tion-round-two/ . 

https://kavvanah.blog/2014/07/16/interview-with-prof-tamar-ross-on-revelation-round-two/
https://kavvanah.blog/2014/07/16/interview-with-prof-tamar-ross-on-revelation-round-two/


MAZZONE, Femminismo ed ebraismo 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
158 
 

implicherebbe che, con l’evoluzione della capacità esegetica dei saperi, si evolve-
rebbe anche la comprensione di ciò che è stato tradizionalmente considerato mes-
saggio divino, il quale può e deve elevarsi alla dimensione della relazione politica. 
Ross, dunque, a partire da una solida formazione filosofica, fa riferimento al pen-
siero post-moderno richiamando la filosofia del linguaggio di Wittgenstein e gli ap-
procci non-fondazionalisti alla verità24. In altre parole, l’autrice abbraccia l’idea che 
non esista un accesso a “verità pure” slegate da ogni prospettiva umana; anche le 
affermazioni teologiche devono essere intese come formulate in un linguaggio 
umano situato25. Tuttavia, Ross combina questa posizione con la fede in un Dio 
trascendente che operi “attraverso” quei processi. Adotta ad esempio il concetto 
cabbalistico di tzimtzum (la “contrazione” di Dio per lasciare spazio al mondo), in-
terpretandolo in chiave allegorica: Dio “si ritrae” quanto basta perché la voce 
umana partecipi alla rivelazione, in un agire performativo26. Ne risulta un mo-
dello relazionale: la rivelazione sarebbe frutto di un’interazione tra il Divino e 
l’umano, in cui Dio permette che la Sua volontà prenda forma gradualmente tra-
mite l’interpretazione, la coscienza storica del popolo ebraico, le nuove soggettiva-
zioni. 

Ross espone questa teoria in modo articolato nel suo libro e in vari saggi, iden-
tificando tre assunti tradizionali che reinterpreta per sorreggere la nozione di rive-
lazione cumulativa: (1) Se la Torah deve parlare a tutte le generazioni, la rivela-
zione deve essere un processo dinamico e continuo – la piena significatività del 
messaggio divino si dispiega solo col tempo27; (2) la parola di Dio non si identifica 
con una voce sovrannaturale che pronuncia parole immutabili nel vuoto, ma si 
esprime attraverso l’interpretazione rabbinica delle Scritture e attraverso gli sviluppi 
della comprensione umana nel corso della storia. In altri termini, la tradizione rab-
binica – con la sua instancabile opera esegetica e legislativa – farebbe parte inte-
grante del processo rivelatorio (un concetto per certi versi simile a quello cattolico 
di “tradizione viva”, ma declinato nell’orizzonte ebraico ortodosso); (3) anche 
quando nuove interpretazioni sembrano contraddire aspetti del messaggio origina-
rio, in realtà non lo rimpiazzano mai del tutto: la rivelazione sinaitica rimane il filtro 
linguistico-culturale primario attraverso cui ogni novità viene compresa. Questa 
terza affermazione è importante per Ross: le innovazioni non avvengono in modo 
improvviso e traumatico, ma come “evoluzioni interne” al sistema, sempre in dia-
logo con i testi e i precedenti esistenti. È un processo di stratificazione, non di 
rottura di uno spazio liscio. 

Alla luce di tutto ciò, Ross conclude che possiamo ancora considerare la To-
rah divina, sebbene il suo contenuto si manifesti pienamente solo tramite la 

 
24 Cfr. T. ROSS, The Cognitive Value of Religious Truth Claims: Rabbi A.I. Kook and Postmodernism, in 
AA.VV., Hazon Nahum: Jubilee Volume in Honor of Norman Lamm, New York, Yeshiva University Press, 
1997, pp. 479-527. 
25 Cfr. P. SCHÄFER, Mirror of His Beauty: Feminine Images of God from the Bible to the Early Kabbalah. 
26 Ross adotta l’interpretazione allegorica del tzimtzum (ritrazione di Dio) presente in testi chassidici, secondo 
cui da “prospettiva divina” tutta la realtà è unità, mentre da “prospettiva umana” Dio comunica attraverso la 
frammentazione storica. Ciò permette di concepire la rivelazione come un evento che, dal lato di Dio, è 
unitario e assoluto, ma dal lato umano è graduale e dialogico. 
27 Cfr. A. BRILL, Interview with Prof. Tamar Ross on Revelation and Biblical Criticism, The Book of Doc-
trines and Opinions. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
159 

cooperazione umano-divina nel tempo. Come ella stessa afferma, con accenti a 
tratti spinoziani:  

sfumando le distinzioni tra naturale e soprannaturale, finito e infinito, (...) è possibile rappor-
tarsi alla Torah come a un documento divino senza dover sostenere nozioni insostenibili sulla 
natura di Dio e della Sua comunicazione, né negare il ruolo dell’apporto umano e del pro-
cesso storico. Un simile approccio permette ai credenti di capire che la Torah può essere al 
contempo totalmente umana e totalmente divina28. 

In questa prospettiva “panteistica” o processuale, la parola di Dio risuona nella 
voce umana attraverso le generazioni: l’eterno parla nella storia, non fuori di essa. 
Ross chiama talvolta questa idea “partnership” tra Dio e l’uomo nella rivelazione – 
un partenariato asimmetrico, in cui Dio rimane la fonte primaria, ma la forma con-
creta della Torah crescerebbe e si “adatterebbe” attraverso l’attività interpretativa e 
l’esperienza politica del popolo in una “rivelazione cumulativa”. 

3. Implicazioni halakhiche 

Ross è consapevole che simili idee potrebbero sembrare vicine alle teologie li-
beral o conservative già note (come il naturalismo religioso di Mordecai Kaplan, 
fondatore del movimento Ricostruzionista, o la posizione dell’Ebraismo Conserva-
tive per cui la Halakhah è un processo storico), l’autrice, però, rivendica una diffe-
renza di atteggiamento: la propria intenzione è di rimanere all’interno del discorso 
ortodosso, traendo argomenti dalla stessa tradizione ebraica. In un’intervista Ross 
chiarisce: «Non credo ci sia differenza ideologica [tra la mia visione e quella Con-
servative], ma nel modo in cui la si applica. (...) I Conservative a volte saltano alcune 
fasi dello sviluppo halakhico per recuperare un’opinione antica non accettata dal 
consenso [rabbinico successivo]. Io invece sostengo che ogni innovazione debba 
inserirsi nella stratificazione multilivello della tradizione interpretativa»29. 

Dunque, la “ortodossia” di Ross risiede nel metodo e nella fedeltà al processo 
esegetico tradizionale, anche se l’esito auspicato è un ampliamento significativo dei 
confini di ciò che è ritenuto possibile e lecito. La sua teologia della rivelazione 
continua, pur ispirandosi a categorie moderne (Wittgenstein, il pluralismo interpre-
tativo, ecc.), si propone come un’estensione dello stesso Midrash e della stessa Ha-
lakhah, intesi però in una chiave politicamente dinamica. 

Accettando l’idea di una rivelazione in divenire, diventa possibile reinterpretare 
anche la Halakhah – la legge ebraica – non come un sistema statico e immutabile, 
ma come un organismo vivo, dotato di margini di flessibilità maggiori di quanto 
tradizionalmente ammesso. Tuttavia, Tamar Ross sottolinea che il femminismo 
non deve limitarsi a cercare soluzioni pragmatiche caso per caso (per quanto 

 
28 T. ROSS in A. BRILL, Interview with Prof. Tamar Ross on Revelation and Biblical Criticism. Nell’origi-
nale: «By blurring distinctions between the natural and the supernatural, the finite and the infinite, ... I con-
tended that it is possible to relate to the Torah as a divine document ... without denying the role of human 
involvement and of historical process. Such an understanding allows the religiously committed to understand 
that the Torah can be totally human and totally divine at one and the same time». Ross sintetizza così la sua 
posizione teologica. 
29

 R. FURSTENBERG, Profile: Tamar Ross. Nell’intervista Ross distingue il proprio approccio da quello Con-
servative: la divergenza non sta nei principi (anche i Conservative vedono la Halakhah come in sviluppo), ma 
nella metodologia e nella misura del cambiamento consentito. Ross rimprovera al Conservative di saltare 
talvolta lo status quo halakhico recente per riprendere opinioni minoritarie antiche (“leapfrog over halakhic 
process”), cosa che Ross evita, preferendo cambiamenti più graduali e compatibili col consenso rabbinico 
maturato. 



MAZZONE, Femminismo ed ebraismo 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
160 
 

importanti esse siano, ad esempio, nell’alleviare la condizione delle donne agunot, 
prigioniere di un matrimonio in cui il marito si rifiuta di concedere il divorzio). 
Oltre a proporre innovazioni legali specifiche, la prospettiva femminista in Ross 
offre una lente nuova per comprendere i fondamenti stessi del diritto religioso. 
L’autrice rimanda al riferimento esplicito di un contributo “meta-halakhico” por-
tato dalle pratiche delle donne, cioè un arricchimento nei principi e negli scopi 
generali che guidano l’evoluzione della legge30. In questo senso, la critica implicita 
dell’autrice all’ebraismo Conservative sembrerebbe addirittura politicamente più 
avanzata nel non approvare l’innovazione alla tradizione come processo esterno e 
formalizzato sancito da organi burocratici. Ross valorizza il processo comunitario e 
spirituale diffuso nella formazione della Halakhah (non solo autorità rabbiniche 
ufficiali), ma non crede nella democratizzazione radicale della Halakhah. Mentre, 
dunque, il movimento Conservative affiderebbe l’innovazione a organi ufficiali 
come il Committee on Jewish Law and Standards (CJLS), nell’idea dell’autrice, 
questi, rischierebbero di essere percepiti come funzionali alla cultura contempora-
nea più che alla fedeltà assoluta ad una Torah dialogica. Ciò apparirebbe, nella 
visione di Ross, come una burocratizzazione del cambiamento poco radicata 
nell’esperienza spirituale collettiva del popolo ebraico. La permanenza della neces-
sità teista starebbe proprio a garanzia della forma non mediata e collettiva della 
trasformazione, fornendo una fonte normativa dello statuto della Torah che ne 
manterrebbe sacralità e coerenza narrativa, fino all’ipotesi di un cambiamento rico-
nosciuto retroattivamente e non sancito da rotture e salti in avanti discorsivi. 

Un esempio illuminante discusso da Ross è il tema della voce femminile – il 
principio talmudico kol be-isha ervà (“la voce della donna è nudità [scoperta]”), 
tradizionalmente interpretato come divieto per gli uomini di ascoltare il canto fem-
minile per non incorrere in pensieri impuri. Nel 2010 Ross contribuisce ad un vo-
lume collettaneo con un saggio intitolato Il contributo femminista al discorso hala-
khico: kol be-ishà ‘ervà come caso esemplare, in cui analizza come donne studiose 
contemporanee rileggano questa norma. Ella nota che negli ultimi decenni sono 
sorti teshuvot (responsa e studi legali) scritti da donne proprio su questioni halakhi-
che attinenti alla condizione femminile31. Inizialmente queste studiose si sarebbero 
dedicate soprattutto a problemi pratici urgenti di pertinenza delle donne (matrimo-
nio, divorzio, purezza familiare, ruolo liturgico, ecc.), spesso portando a soluzioni 
innovative dettate da una maggiore sensibilità verso l’uguaglianza giuridica. Ciò ri-
sulterebbe sostanzialmente comprensibile e positivo, tuttavia Ross avverte che il 
contributo femminile rischia di restare confinato ai “temi femminili”, perpetuando 
così una sorta di “settorializzazione” del sapere halakhico32. Alcuni critici, infatti, 

 
30 Cfr. I. RONIT, Tamar Ross: An Intellectual Portrait, in H. TIROSH-SAMUELSON – A.W. HUGHES (eds), 
Tamar Ross: Constructing Faith, Leiden, Brill, 2016, pp.1-40. Irshai sottolinea come Ross, oltre a occuparsi 
di questioni halakhiche specifiche riguardanti le donne, elevi la discussione a un piano meta-halakhico, inter-
rogandosi sui presupposti epistemologici e teologici della Halakhah in relazione al genere. 
31 Cfr., T. ROSS, The Feminist Contribution to Halakhic Discourse: KOL BE-ISHÀ ‛ERVÀ as an Exemplary 
case, in A. ROSENAK (ed), Halakha, Meta-Halakha u-Philosophia: Iyyun Rav Teumi, Jerusalem, Van 
Leer/Magnes, 2010, pp. 35-64. 
32 Si veda M.D. HALPERN – C. SAFRAI (eds), Jewish Legal Writings by Women, Jerusalem, Urim/Lambda, 
1998, raccolta pionieristica di saggi halakhici scritti da donne. Ross nota che gran parte di quei saggi vertono 
su temi femminili, segnalando al contempo i limiti di una “halakhah delle donne” ancora separata. Tuttavia, 
l’auspicio è che col tempo le donne possano contribuire su tutti i campi della Halakhah, normalizzando la 
loro presenza negli ambiti teorici generali. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
161 

hanno accusato le studiose donne di occuparsi solo di questioni di parte (il loro 
“particulare”) e di essere animate da un’agenda faziosa. 

Ross risponde ribaltando questa accusa: ogni interpretazione halakhica – so-
stiene – parte da un certo “interesse” ed è influenzata dal contesto di chi la for-
mula, dato che la decisione halakhica non avviene mai in condizioni astrattamente 
“pure” e neutre. Come scrive Ross, «la decisione halakhica è quasi per definizione 
incapace di operare in condizioni sterili»33. Ogni posek (decisore rabbinico) nella 
storia ha portato inconsciamente il proprio bias (sia esso culturale, sociale, di sen-
sibilità personale) nelle interpretazioni. Il fatto che oggi delle donne affrontino temi 
che le riguardano da vicino introdurrebbe sì una specifica prospettiva, ma questo 
non sarebbe da considerare come un difetto: si tratterebbe di un arricchimento 
necessario, finora mancato, del discorso halakhico. L’obiettivo finale, secondo 
Ross, non sarebbe, dunque, avere una “Halakhah femminile” separata, ma inte-
grare la voce femminile all’interno dell’elaborazione normativa complessiva, così 
che essa ne modifichi dall’interno le premesse e gli scopi. Ross parla esplicitamente 
di un contributo femminile che si esplica su un piano meta-halakhico e filosofico: 
«un contributo unico ... per una comprensione alternativa delle finalità più generali 
della decisione halakhica, [e] per una riflessione analitica sulle sue premesse di 
fondo»34. In altre parole, le pratiche delle donne starebbero contribuendo a ripen-
sare perché si applichi la legge e a quali valori ultimi essa tenderebbe. Ad esempio, 
molte studiose femministe enfatizzano la giustizia, la compassione e la dignità 
umana come fini intrinseci della Halakhah, portando tali valori al centro del di-
scorso normativo laddove un approccio esclusivamente formalista li metterebbe in 
secondo piano35. 

Grazie a pensatrici come Ross, l’ingresso delle donne nel Beit Midrash (casa di 
studio) non comporta solo nuove teshuvot su singoli problemi, ma sta pian piano 
cambiando il modo stesso di concepire l’autorità e il funzionamento della Hala-
khah. Ross e molte altre studiose, ma anche studiosi, impegnati in questo sforzo 
condividono la convinzione che le donne possano dare un apporto fondamentale 
sia nella lettura dei testi sacri, sia nell’elaborazione del discorso religioso comples-
sivo36. Un segnale concreto di tale cambiamento sarebbe la creazione di programmi 
di formazione avanzata per donne nei campi tradizionalmente riservati agli uomini: 
oggi esistono, rileva Ross, studiose autorevoli di Halakhah che agiscono come con-
sulenti legali (yoatzot halakhah) per altre donne nelle comunità ortodosse, soprat-
tutto riguardo alle leggi di famiglia e purità rituale, comprese le questioni di 

 
33 T. ROSS, Il contributo femminista al discorso halakhico: kol be-ishà ‘ervà come caso esem-
plare, «Emor» 1/2010, pp. 25-59, p. 26. Si tratta della traduzione italiana (a cura della stessa Ross) di un saggio 
incluso originariamente in A. ROSENAK (ed), Halakha, Meta-Halakha u-Philosophia: Iyyun Rav Teumi. Qui 
Ross afferma: «halakhic decision-making is almost by definition incapable of operating under sterile condi-
tions» e conclude che, oltre ai risultati pratici, «the feminist discourse is capable of offering a unique, meta-
halakhic contribution on a more philosophical level – whether by providing an alternative understanding of 
the broader goals of pesak (legal decision), or by an analytical reflection on its underlying premises». 
34 Ibidem. 
35 Si vedano, tra gli altri: T. ROSS, The Halakhic Process and Feminism: Toward a Theory of Evolutionary 
Revelation, in C. TRACHTMAN (ed), Women and Men in Communal Prayer: Halakhic Perspectives, Jersey 
City, KTAV Publishing House, 2010; T. ROSS, An Expanded Human Role in Halakhic Revelation? A Re-
sponse to Yosef Blau, «Edah Journal», 3, 2/2003; T. ROSS, Feminism and the Halakhic Mind, in W.S. 
WURZBURGER (ed), Tradition Renewed: A Vision for Modern Orthodoxy, New York, JTS, 1997; T. ROSS, 
The Role of Women in the Redemption Process: A Religious Zionist Perspective, in M. INBARI (ed), Re-
demptions: Contemporary Religious Zionist Thought, New Brunswick, Rutgers University Press, 2022. 
36M. VENTURA AVANZINELLI, Le donne e lo studio della Torà nell’ebraismo ortodosso contemporaneo. 



MAZZONE, Femminismo ed ebraismo 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
162 
 

carattere sessuale37. La stessa autrice ricorda come in Israele e negli Stati Uniti, or-
ganizzazioni come Kolech e JOFA (Jewish Orthodox Feminist Alliance) – quest’ul-
tima fondata nel 1997 proprio da Blu Greenberg – abbiano promosso attivamente 
l’istruzione femminile nei testi rabbinici e la partecipazione delle donne ai processi 
decisionali religiosi. Ross stessa, pur non definendosi una “attivista” in senso stretto, 
ha preso parte a conferenze internazionali su femminismo e ortodossia (come il 
primo congresso JOFA del 1997), portando la sua prospettiva teologica nei contesti 
di discussione pubblica. Ciò che distingue il suo apporto, come evidenzia Green-
berg, è «l’equilibrio squisito con cui Ross sa criticare con linguaggio femminista le 
diseguaglianze del sistema [rabbinico], e al tempo stesso mantenere saldo il rispetto 
per l’autorità del sistema stesso»38. Questo equilibrio teorico ha fornito legittimità e 
cornice ideologica alle rivendicazioni pratiche: ad esempio, laddove prima ogni ri-
chiesta di cambiamento (come il già citato coinvolgimento delle donne nel mi-
nyan o come leader di preghiera) veniva tacciata di “riformismo” e rifiutata, grazie 
al pensiero di Ross ora può essere discussa come parte dell’evoluzione interna 
dell’ortodossia, anziché come minaccia esterna. 

4. Il dibattito nell’ambito dell’ebraismo 

Le tesi di Tamar Ross hanno inevitabilmente suscitato dibattito nell’arena 
dell’ebraismo contemporaneo. Da un lato, Ross è divenuta un punto di riferimento 
intellettuale per molte donne ortodosse che cercavano una giustificazione teologica 
alla loro “intuizione” morale che l’uguaglianza di genere dovesse trovare spazio nel 
quadro religioso. Dall’altro, settori significativi del mondo ortodosso (compresa 
parte dell’accademia religiosa) hanno reagito con resistenza o aperta critica, ve-
dendo nelle sue idee un pericoloso cedimento al relativismo e una minaccia alla 
fede tradizionale. 

Già nel 1997, quando Ross presentò pubblicamente le sue prime elaborazioni 
sull’ortodossia e il femminismo in un simposio alla Yeshiva University di New 
York, l’accoglienza fu tiepida se non ostile: “capii che qualcosa non andava quando 
diversi amici si avvicinarono sussurrandomi quanto fosse “coraggiosa” la mia con-
ferenza” – ricorda Ross ironicamente, lasciando intendere che nel contesto orto-
dosso quelle idee destavano scandalo. In effetti, poco dopo la pubblicazione 
di Expanding the Palace of Torah nel 2004, apparvero recensioni critiche da am-
bienti ortodossi conservatori. Il rabbino e scienziato Aryeh A. Frimer, ad esempio, 
scrisse un’ampia confutazione sulle pagine della rivista B’DD – Journal of Torah 
and Scholarship (2007), accusando Ross di sovvertire il principio cardine che la 
rivelazione è una ed unica, avvenuta al Sinai una volta per tutte39. Secondo Frimer 
(esponente di spicco dell’ortodossia più conservatrice), parlare di continue aggiunte 
umane alla rivelazione equivarrebbe a negare la dimensione sovrannaturale della 
Torah, riducendola a prodotto storico. Un’altra critica frequente rivolta a Ross è 
quella di aver oltrepassato i confini dell’ortodossia: alcuni detrattori la considerano 
di fatto più vicina al movimento Conservative, rilevando come le sue proposte teo-
logiche sarebbero un tentativo di “riformare” l’ebraismo ortodosso dall’interno 

 
37 Cfr. J. PLASKOW, The Coming of Lilith: Essays on Feminism, Judaism and Sexual Ethics, 1972-2003, 
Boston, Beacon Press, 2003. 
38

 R. FURSTENBERG, Profile: Tamar Ross.  
39 A.A. FRIMER, Guarding the Treasure: Review of Tamar Ross, “Expanding the Palace of Torah: Orthodoxy 
and Feminism”, «B’DD – Journal of Torah and Scholarship», 18/2007, pp. 67-106. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
163 

snaturandolo in un processo di politicizzazione. Tali critiche riflettono in parte la 
tensione tra innovazione e conservazione insita nel mondo ortodosso contempora-
neo: quando un’idea nuova appare, la reazione iniziale tende a essere l’accusa di 
eterodossia. 

Ross non è rimasta in silenzio di fronte a queste obiezioni. Con lo stile pacato 
e rispettoso che la contraddistingue, ha risposto punto per punto ai suoi critici. In 
un articolo di replica sullo stesso B’DD (poco dopo quello di Frimer), Ross ha ri-
badito che la “natura legata al tempo e alla cultura della parola divina” è qualcosa 
che la tradizione ebraica può accettare e ha in parte già accettato in passato40. Ad 
esempio, richiamandosi ai commentatori medievali, ella nota che l’idea di un adat-
tamento del linguaggio divino alla capacità umana (dibbera Torah bi-lshon bnei 
Adam, “la Torah parla nella lingua degli uomini”) è un principio talmudico stesso. 
Ross insiste nel sostenere che la sua teoria non elimina il Sinai, ma lo contestua-
lizza, lo politicizza: il Sinai fornisce il quadro entro cui avvengono le successive 
rivelazioni, e rimane il riferimento costante che garantisce unità al processo, il “fil-
tro culturale primario”. Inoltre, Ross pone l’accento su un concetto teologico posi-
tivo: il femminismo, lungi dall’essere una minaccia, potrebbe essere visto come 
un’istanza di giustizia sociale ispirata ai valori della Torah stessa. In altre parole, 
l’anelito all’uguaglianza e alla dignità della donna potrebbe essere letto come parte 
del progetto etico divino, una tappa ulteriore nell’espansione della giustizia che la 
Torah incarna. Questa argomentazione capovolge la prospettiva: non un femmini-
smo che forzi la Torah a cambiare, ma una Torah che, attraverso il femminismo, 
dischiuda nuovi orizzonti di tikkun olam (riparazione del mondo). Una sostenitrice 
di Ross, la psicologa ortodossa Myrna Enker, ha rilevato esattamente come la ri-
sposta di Ross alle critiche “esprima grande dignità” e come la sua visione della 
Halakhah sia intrisa dell’ideale di tikkun olam, fondamento della verità politica 
dell’ebraismo: «la Halakhah non è un prodotto finito, ma può avanzare verso una 
maggiore perfezione»41. In questa luce, la “rivoluzione silenziosa” proposta da Ross 
non appare più come un tradimento, bensì come un atto di fedeltà profonda allo 
spirito etico e, allo stesso tempo, politico, della tradizione ebraica. Inoltre, come 
per le teorie e i movimenti femministi secolari, la soggettivazione di una parola 
femminile nell’ambito della Torah, permetterebbe la “espansione” a nuove e di-
verse soggettivazioni. 

Si rilevi inoltre come, nonostante le critiche, il pensiero di Tamar Ross abbia 
trovato anche riscontri positivi e aperture al dialogo. Alcuni rabbini ortodossi mo-
derni, pur non adottando integralmente la sua teologia, hanno riconosciuto la ne-
cessità di affrontare seriamente le questioni da lei poste. Nel più ampio panorama 
degli studi ebraici, Ross rimane, infatti, apprezzata per il rigore e la creatività: il 
volume Tamar Ross: Constructing Faith42, curato da Hava Tirosh-Samuelson e Aa-
ron Hughes, raccoglie saggi di vari studiosi sul suo contributo intellettuale, a 

 
40 T. ROSS, Tradition and Change: A Review Essay, «Journal of Torah and Scholarship», 21/2008, pp. 69-83, 
risponde alle critiche di Frimer e altri. Cit. in Furstenberg, Hadassah (2008) hadassahmagazine.org. Ross ar-
gomenta che già nei testi rabbinici si riconosce la dimensione “linguistica” e culturale della rivelazione (es. la 
massima dei Saggi secondo cui «la Torah parla la lingua degli uomini»), e che il fine etico della giustizia sociale 
– in cui si inscrive il femminismo – è intrinseco ai valori della Torah (richiamandosi al concetto profetico 
di tzedek). 
41 R. FURSTENBERG, Profile: Tamar Ross.  
42 H. TIROSH-SAMUELSON – A.W. HUGHES (eds), Tamar Ross: Constructing Faith. 

https://www.hadassahmagazine.org/2008/08/02/profile-tamar-ross/#:%7E:text=But%20defending%20herself%20against%20attacks,a%20later%20article%20in%20BDD


MAZZONE, Femminismo ed ebraismo 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
164 
 

testimonianza dell’impatto accademico del suo lavoro. In quell’opera si sottolinea 
come Ross,  

ferrata nelle fonti rabbiniche classiche e nella filosofia analitica, metta in gioco la nozione di 
rivelazione cumulativa perseguendo un’idea di verità non-fondazionalista, sia religiosa che 
scientifica. Rispondendo alla critica femminista, ella articola una teologia ebraica originale, 
vicina agli ultimi sviluppi della filosofia del linguaggio di Wittgenstein e ad alcuni motivi della 
mistica ebraica. La sua filosofia della halakhah, similmente, si basa su teorie giuridiche post-
positive, mostrando l’influenza trasformativa dell’apporto diretto delle donne su un sistema 
legale finora gestito esclusivamente da uomini43.  

Questo giudizio riassume bene l’essenza del pensiero di Ross: un equilibrio di 
tradizione e innovazione, fondato su solide radici testuali ma pronto a esplorare 
nuove prospettive per mantenere vivo e vitale il rapporto tra il popolo ebraico, nelle 
sue differenze di genere, e la Torah. 

Tamar Ross si collocherebbe, per parafrasare la sua metafora, tra gli architetti 
che ampliano il palazzo della Torah dall’interno, anziché costruirne uno nuovo 
all’esterno. Nel contesto degli studi di genere applicati all’ebraismo, il suo pensiero 
rappresenta un tentativo sofisticato di armonizzare la spinta all’uguaglianza con la 
fedeltà a una tradizione millenaria. Piuttosto che rifiutare la struttura patriarcale 
come irrimediabilmente corrotta, Ross invita a rileggere quella struttura alla luce di 
una comprensione più profonda e crescente della parola di Dio, in cui la voce delle 
donne non sia un elemento estraneo da aggiungere, ma una dimensione latente che 
aspettava di emergere44. La sua teoria della rivelazione in continuo svolgimento offre 
una cornice concettuale in cui il cambiamento non equivale a rottura e la fedeltà 
non equivale a immobilismo. 

Dal punto di vista accademico, il contributo di Ross agli studi di genere consiste 
nell’aver portato gli strumenti della filosofia contemporanea (pragmatismo lingui-
stico, filosofia del diritto, pensiero postmoderno) dentro il dibattito ebraico orto-
dosso, creando un linguaggio condiviso per discutere di sesso, genere e autorità 
religiosa. Gli studi esaminati evidenziano come Ross non tema di porre domande 
scomode, né di formulare risposte audaci: ella ammette la presenza di un “pregiu-
dizio maschile” nei testi sacri e, invece di fermarsi alla critica, propone una via per 
superarlo teologicamente, concependo la rivelazione come dialogica, storica, intrin-
secamente politica. Questo approccio può servire da modello anche per altre tra-
dizioni religiose che affrontano questioni simili. 

Rimane naturalmente oggetto di dibattito fino a che punto il mondo ortodosso 
possa accogliere le tesi di Ross. Se oggi alcune sue idee restano minoritarie, è pur 
vero che concetti come la maggiore sensibilità storica nella lettura dei testi, o la 
legittimità di certi cambiamenti graduali, stiano lentamente guadagnando terreno 
almeno in frange dell’ortodossia moderna. Intanto, sul piano accademico e morale, 
il pensiero di Tamar Ross ha già “espanso” gli orizzonti: ha mostrato che l’ebraismo 
ortodosso può essere oggetto di un discorso critico interno senza per questo disin-
tegrarsi e che il femminismo può fungere – per chi è credente – da strumento di 
approfondimento della volontà divina anziché da semplice antagonista. Si guardi 
alle considerazioni di Blu Greenberg, per cui se “prima di Ross” il confronto tra 
femminismo e ortodossia sembrava un gioco a somma zero, con vincitori e 
vinti, “dopo Ross” esisterebbe la possibilità di una sintesi costruttiva, in cui la 
 
43 Ivi, p. 32. 
44 T. ROSS, Feminism Changes the Study of Jewish Thought, «Tablet Magazine», 17 dicembre 2021. (Lecture 
pubblica annuale M.G. Levin in Jewish Thought, Bar-Ilan University, Novembre 2021). 
 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 151-165 
165 

tradizione si arricchirebbe includendo la giustizia di genere tra i suoi valori ed il 
femminismo acquisirebbe una prospettiva spirituale più profonda radicata nella 
continuità religiosa e nella demodinamica politica.  

In definitiva, Tamar Ross ha aperto un percorso, quello di un’ortodossia “in 
ascolto” delle istanze femminili, capace di auto-trasformarsi senza perdere sé stessa. 
Spetterà alle future generazioni di studiose e studiosi, ma anche di militanti, prose-
guire su questa strada, testando nella pratica della vita comunitaria la tenuta e la 
fecondità di queste idee. Se il palazzo della Torah si rivelerà abbastanza elastico da 
accogliere pienamente anche l’altra metà del popolo ebraico al suo interno, sarà 
anche grazie alle fondamenta teoriche gettate dal lavoro pionieristico di Tamar 
Ross, su un modello comunitario di “espansione” dialogante con modelli di comu-
nità diverse impegnate, nei tempi e nei modi propri, in pratiche di espansione delle 
proprie soggettività interne. 

 
 
 
 


	1. La critica femminista
	2. La “rivelazione cumulativa”
	3. Implicazioni halakhiche
	4. Il dibattito nell’ambito dell’ebraismo

