
SCIENZA & POLITICA, vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
DOI: https://doi.org/10.60923/issn.1825-9618/24065 
ISSN: 1825-9618 

 
 

 
133 

SCIENZA & POLITICA 
per una s tor ia  del le  dot tr ine  
  

Bertrand Russell e la lotta per la pace  
(1914-1918) 

 
Bertrand Russell and the Struggle for Peace (1914–1918) 

 

 Alberto Castelli 

alberto.castelli@uninsubria.it                                             Università degli Studi dell’Insubria 

 

A B S T R A C T  

 
Lo scoppio della Prima guerra mondiale ha rappresentato una data periodizzante per Bertrand Russell che, proprio 
a partire dal 1914 e per il resto della sua vita, si dedicherà a lottare contro la guerra. Questo contributo esamina il 
pensiero politico pacifista che Russell elabora negli anni del conflitto. In particolare, mette in rilievo quanto esso sia 
influenzato dalle riflessioni svolte solo pochi anni prima da Norman Angell, e come prenda corpo nel contesto della 
difficile lotta politica in difesa dell’obiezione di coscienza e per un assetto politico e istituzionale che garantisca la 
pace. 

PAROLE CHIAVE: Bertrand Russell; Norman Angell; Pacifismo; Prima guerra mondiale; Autorità sovranazionale. 

The outbreak of the First World War constituted a periodizing moment for Bertrand Russell, who, from 1914 
onward and for the remainder of his life, devoted himself to the struggle against war. This contribution examines the 
pacifist political thought elaborated by Russell during the years of the conflict. In particular, it brings to light the 
extent to which this thought was shaped by reflections developed only a few years earlier by Norman Angell, and the 
way in which it took form within the context of a difficult political struggle in defense of conscientious objection and 
for a political and institutional order capable of securing peace. 

KEYWORDS: Bertrand Russell; Norman Angell; Pacifism; First World War; Supernational Authority. 

 

 

 

   

    

 

    

    

 

  

http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/


CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
134 
 

1. Russell e l’ottimismo del suo tempo 

Nel 1914, Russell è un noto filosofo e matematico: aveva appena terminato la 
pubblicazione dei tre volumi di Principia Mathematica, scritti insieme al celebre 
filosofo della scienza Alfred North Whitehead; è Fellow della Royal Society; e in-
segna al Trinity College di Cambridge e a Harvard. È anche interessato alla politica: 
in varie occasioni, si era impegnato a favore del suffragio femminile, del libero 
commercio, e dei sindacalisti arrestati e picchiati negli scioperi. Aveva stretto ami-
cizia con i coniugi Webb e frequentava le riunioni della Fabian Society. Era stato 
critico nei confronti dell’imperialismo britannico, delle politiche di riarmo, e delle 
violenze perpetrate dagli inglesi nella guerra anglo-boera. Insomma, nel 1914, Rus-
sell è un accademico affermato, politicamente progressista, moderato e tollerante; 
crede nella civiltà come capacità di raggiungere grandi traguardi in campo culturale, 
scientifico, organizzativo; e ha fiducia che la ragione possa dare forma alla realtà1. 

Un simile ottimismo è diffuso nel Regno Unito (e in gran parte d’Europa) dei primi 
anni del ‘900. È diffusa, in particolare, la fiducia che la civiltà sia in costante progresso 
e che, grazie alla forza della ragione, la violenza sarebbe scomparsa dalle relazioni 
umane. L’intellettuale britannico che meglio incarna lo spirito di quest’epoca è pro-
babilmente Norman Angell, che Russell conosce e da cui sarà influenzato. Nel 1910, 
Angell pubblica un volume destinato a celebrità e diffusione straordinarie: The Great Illu-
sion2. La tesi fondamentale del saggio è che, nel mondo contemporaneo, la guerra non sia 
più un’impresa vantaggiosa perché, nell’ambito di un sistema economico e finanziario 
integrato, ogni distruzione di risorse produttive comporta una perdita proporzio-
nale per tutte le altre parti. È dunque tramontata l’epoca in cui le guerre portavano 
potere e ricchezze al vincitore (come le guerre coloniali, per esempio); nel Novecento, 
il vincitore finisce per vedere la propria economia rovinata a causa dei danni da lui 
stesso inflitti all’economia dello stato sconfitto. 

Secondo Angell, priva di alcuna utilità economica, la guerra sarà destinata a 
scomparire e a lasciare il posto a sempre più intense e proficue interazioni com-
merciali tra i popoli. Angell precisa che il passaggio dalle relazioni fondate sulla 
guerra a quelle fondate sull’interdipendenza commerciale non sarà tanto il risultato 
di scelte politiche consapevoli dei governanti, quanto il frutto di una trasformazione 
storica generata da forze impersonali e, in gran parte, irresistibili. Il destino della 
civiltà umana, cioè, gli appare l’integrazione operata non dai governi o, in generale, 
dalla sfera politica; ma da forze economiche e sociali che agiscono in modo auto-
matico, come «funzioni altrettanto vitali, inconsce e irrefrenabili quanto la 

 
1 Nel 1895, ottiene una borsa di studio e si reca a Berlino. Da questo periodo di studio trarrà il materiale per 
sei lezioni presso la neoistituita London School of Economics, i cui testi saranno poi raccolti nel volume 
German Social Democracy: Six Lectures, with an appendix on social democracy and the woman question in 
Germany by Alys Russell, London, Longmans, Green & co., 1896. Si vedano J. VELLACOTT, Bertrand Rus-
sell and the Pacifists in the First World War, Brighton, The Harvester press, 1980, pp. 1-6; e A. RYAN, 
Bertrand Russell. A Political Life, London, Penguin Books, 1988, pp. 1-38. In italiano, per un saggio sul 
pensiero politico di Russell in generale, si veda S. ROTA GHIBAUDI, Bertrand Russell, in G.M. BRAVO – S. 
ROTA GHIBAUDI (eds), Il pensiero politico contemporaneo, vol. I, Milano, FrancoAngeli, 1985, pp. 691-
766. Il saggio molto chiaro e apprezzabile di Rota Ghibaudi dedica solo poche pagine alle riflessioni sulla 
pace di Russell durante la Prima guerra mondiale. 
2 Angell, il cui vero nome è Ralph Lane, è un giornalista e scrittore dall’acume singolare e dall’eccezionale 
capacità comunicativa, che vincerà il premio Nobel per la pace nel 1933, sarà parlamentare laburista e consi-
gliere di Woodrow Wilson. Su Angell devo rimandare a A. CASTELLI, Il discorso sulla pace in Europa (1900-
1945), Milano, FrancoAngeli, 2015, pp. 32-50. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
135 

respirazione e la digestione negli organismi animali»3. In questa situazione, agli uo-
mini non spetta altro compito che facilitare l’azione di tali «funzioni» sgomberando 
il campo da credenze obsolete e dannose, prima tra tutte quella secondo cui la 
guerra può essere utile. 

Nel 1914, proprio alla vigilia della guerra, Angell dà alle stampe un altro volume 
dal titolo The Foundations of International Polity4, dove si spinge addirittura a so-
stenere che l’interdipendenza economica è destinata a trasformarsi in integrazione 
politica e a dar vita a un vero e proprio stato mondiale. Nella prefazione all’edizione 
americana del volume Angell scrive a questo proposito: 

si sta formando, in gran parte non notato, uno stato mondiale, cioè a dire, un intero corpo 
legislativo riguardante […] la negoziabilità dei trattati commerciali, l’unificazione degli im-
pianti elettrici e delle ferrovie, il sistema contabile tra i vari uffici postali nazionali, il copyright, 
la sicurezza in mare, la segnalazione marittima, l’investigazione sulla tratta delle schiave bian-
che, e molto altro che è cresciuto più o meno a casaccio5. 

2. La grande disillusione 

Le previsioni di una prossima era di progresso, integrazione economica, e pace 
si infrangeranno contro il fatto della Prima guerra mondiale. Russell – come altri suoi 
amici, da Goldsworthy Lowes Dickinson a Lytton Strachey e allo stesso Angell – capisce 
subito che la guerra non è un incidente temporaneo, una rimediabile svista nel cammino 
della civiltà europea verso il meglio; ma una caduta nella barbarie che ha cause profonde6. 
Lo denuncia già il 15 agosto 1914, in una lettera su «The Nation»: «Un mese fa, l’Europa 
era una pacifica comunità di nazioni; quando un inglese uccideva un tedesco, veniva im-
piccato. Adesso, quando un inglese uccide un tedesco, o un tedesco uccide un inglese, è 
un patriota, che ha servito bene il suo Paese». Un simile deterioramento dei costumi civili 
in Europa, continua Russell, è stato possibile, da un lato, perché «un gruppo di gentiluo-
mini, abituati al lusso, per lo più ottusi, e tutti privi di immaginazione o di cuore» ha deciso 
di cedere alla logica della violenza e di avallare la vacua retorica dell’odio e della gloria 
nazionale; e dall’altro, perché per dieci anni «sotto la benevola protezione del governo e di 

 
3 N. ANGELL, La grande illusione. Studio sulla potenza militare in rapporto alla prosperità delle nazioni, 
versione di L.S. (sic), Proemio di A. CERVESATO, Roma, E. Voghera, 1913, p. 178. Il volume viene pubbli-
cato in una versione dal titolo Europe’s Optical Illusion, London, Simpkin & al., 1909; poi con il titolo The 
Great Illusion. A Study of the Relation of military Power in Nations to their economic and social Advantage, 
New York & London, G.P. Putnam’s Sons, 1910; ultima edizione, New York, Cosimo Classics, 2010. In 
italiano, il volume di Angell è stato ripubblicato di recente a cura di E. Giammattei e A. Lepore, Soveria 
Mannelli, Rubettino, 2023. 
4 N. ANGELL, The Foundations of Internatinal Polity, London, William Heinemann, 1914. 
5 N. ANGELL, Preface, in The Foundations of International Polity, New York, 1914, la prefazione è priva di 
numeri di pagina. Il passo è citato anche in M. CEADEL, Living the Great Illusion, Oxford U.P., 2009, p. 136.  
6 Si veda R.A. REMPEL, Introduction, in The Collected Papers of Bertrand Russell, London and New York, 
Routledge, 1988, vol.13, pp. xiv-xvi. Si veda anche B. RUSSELL, Autobiography, vol. II, London, Allen & 
Unwin, 1971, p. 18. Sulle interpretazioni della Guerra da parte di vari intellettuali vicini a Russell si veda J. 
ATKIN, A War of Individual. Bloomsbury Attitudes to the Great War, Manchester U.P., 2002, pp. 17-47. Si 
può trovare una rapida esposizione delle idee di Russell durante la Prima guerra mondiale, con un tentativo 
di metterle in relazione alle forme di pacifismo individuate dalla filosofia del secondo Novecento, in C. ANTA, 
The Pacifism of Bertrand Russell during the Great War, «History of European Ideas», 2022, 4, pp. 438–453. 



CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
136 
 

una parte della stampa, si sono coltivati l’odio per la Germania e il timore per la marina 
tedesca»7. 

A Russell, però, non basta formulare una generica condanna della violenza bellica e 
della grettezza delle classi dirigenti britanniche; sente il bisogno di elaborare una critica più 
profonda della guerra, che affronti la questione della sua giustificabilità etica. A questo 
scopo, nel suo primo corposo scritto sul conflitto in corso, The Ethics of War8, Russell si 
chiede se vi possano essere guerre eticamente accettabili, cioè potenzialmente foriere di 
conseguenze positive; e se quella esplosa nel 1914 rientri tra queste. Alla prima domanda, 
egli risponde che, in passato, vi sono state senza dubbio guerre giustificabili; in particolare 
le guerre coloniali, «il cui scopo [era] cacciare l’intera popolazione da un certo territorio e 
sostituirla con una popolazione di razza differente». Simili guerre, sostiene Russell, sono 
state certamente violente e sanguinose ma, 

se dobbiamo giudicare dai risultati, non possiamo rimpiangere che […] siano state combat-
tute. Esse hanno avuto il merito […] di condurre in sostanza alla sopravvivenza del più adatto, 
ed è soprattutto grazie a tali guerre che la civiltà si è estesa dalle vicinanze del Mediterraneo 
alla gran parte della superficie terrestre9. 

Un simile argomento però, secondo Russell, non è più proponibile nel Nove-
cento, perché tutto il mondo ormai appartiene a popoli civilizzati e la guerra non 
rappresenta più uno strumento di progresso da questo punto di vista. Certo, per-
mangono dei dislivelli tra le civiltà ma, a suo giudizio, non al punto da legittimare 
il ricorso alle armi per superarli 10. 

Se non è possibile accettare la guerra in nome della civiltà, neppure lo si può 
fare in nome dei principi morali. Innanzi tutto, infatti, in una guerra motivata da 
principi morali, ogni parte in lotta è convinta delle proprie ragioni e, dunque, la 
violenza appare giustificata da entrambe le parti. In secondo luogo, Russell nota 
che la guerra per un principio morale finisce molto spesso per travolgere proprio 
il principio stesso che intendeva affermare. Russell illustra questo punto in modo 
particolarmente efficace: 

una nazione che intraprenda una guerra in difesa della tolleranza religiosa perseguirebbe 
quasi certamente quei cittadini che non credono nella tolleranza religiosa. Una guerra in 

 
7 La lettera è ora pubbblicata con il titolo, The Rights of the War, in The Collected Papers of Bertrand 
Russell, London and New York, Routledge, vol. 13, pp. 7-9. Si veda B. RUSSELL, Autobiography, vol. II, pp. 
16 e 42-43. Si veda anche J. ATKIN, A War of Individual. Bloomsbury Attitudes to the Great War, pp. 55-
56. In generale, sulle posizioni degli scrittori britannici di fronte alla Grande Guerra si veda L. MARFÈ, L’il-
lusione dell’”ultima guerra”. Il dibattito sul primo conflitto mondiale nella cultura anglosassone, in M. MORI 
(ed), Gli intellettuali e la Grande Guerra, Bologna, Il Mulino, 2019, pp. 199-226.  
8 B. RUSSELL, The Ethics of War, «International Journal of Ethics», January 1915, pp. 127-142, ora in The 
Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 13, pp. 63-73. 
9 Ivi, p. 67. 
10 In queste riflessioni sulla «sopravvivenza del più adatto» si avverte chiaramente l’influenza di una lunga tradi-
zione britannica (ed europea) che può genericamente essere ricondotta alla retorica del darwinismo sociale (al 
quale nemmeno Angell era estraneo). Va messo in chiaro, però, che l’utilizzo di alcune categorie del darwinismo 
sociale non significa che Russell aderisca all’ideologia imperialista che quella retorica ha spesso legittimato. Russell 
constata che nel corso della storia le guerre hanno anche consentito l’espandersi della civiltà, ma è alieno dalla 
retorica imperialista e razzista a cui larga parte del darwinismo sociale anglosassone è legato. Era, senza dubbio, 
convinto che l’influenza europea avesse svolto anche un ruolo positivo nel progresso della civiltà, ma non che un 
popolo fosse investito di una indispensabile missione civilizzatrice. L’esaltazione della “razza inglese” e della sua 
essenzialità per lo sviluppo dell’umanità che si trova, per esempio, nel fortunato volume di Charles Dilke, Greater 
Britain, pubblicato a Londra nel 1868, in Russell non compare affatto. Così come non compare l’idea, propagan-
data per esempio da Harold Wyatt, secondo cui la maggiore forza militare di un popolo è sintomo della sua 
superiorità morale e civile (si veda, per esempio, God’s Test by War, «Nineteenth Century», 1911, pp. 591-606). 
Prova ne sia che le riflessioni di Russell sulla «sopravvivenza del più adatto» in relazione alla guerra sono relative a 
un discorso di radicale rifiuto della guerra stessa. Sul darwinismo sociale si veda A. LA VERGATA, Guerra e darwi-
nismo sociale, Soveria Mannelli, Rubettino, 2005, pp. 133-144. Su Russell e l’impero si veda ancora A. LA VER-
GATA, Bertrand Russell nella Grande Guerra, in M. MORI (ed), Gli intellettuali e la Grande Guerra, pp. 227-234. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
137 

nome della democrazia, se è lunga e feroce, finisce di sicuro con l’esclusione da ogni quota 
di potere di quanti non appoggiano la guerra11. 

Certamente più solida rispetto alle due precedenti è, per Russell, la giustifica-
zione della guerra come autodifesa di un popolo da un’aggressione esterna. Anche 
su di essa, però, egli propone due considerazioni che ne limitano la portata. La 
prima è che ogni guerra è stata giustificata, da entrambe le parti in conflitto, con 
l’esigenza di difendersi e che, dunque, l’argomento dell’autodifesa spesso nasconde 
ben altre motivazioni. La seconda considerazione è che imbracciare le armi non è 
l’unico modo di difendersi e che, «in certi casi», la risposta non violenta a un’ag-
gressione può essere molto efficace e contenere «un’immensa quantità di sag-
gezza»12. 

Né la civiltà, né la morale, né l’autodifesa, dunque, possono offrire una motiva-
zione eticamente accettabile al conflitto scoppiato nel 1914. Quest’ultimo, quindi, 
è da giudicarsi una mera «guerra per il prestigio», mossa unicamente per assecon-
dare la volontà di potenza o la miopia politica delle classi dirigenti. La speranza di 
Russell è che dopo questa guerra, la più terribile mai combattuta e la più ingiustifi-
cabile sul piano della ragione, i popoli si renderanno finalmente conto che combat-
tersi non porta a niente e che «la strada della salvezza è la via della felicità per 
tutti»13. 

L’insensatezza della guerra e il montare dell’isteria bellicista, spingono Russell 
a impegnarsi fattivamente per la pace. Aderisce alla Union of Democratic Control 
(UDC), un’organizzazione fondata nell’agosto del 1914 da Charles Trevelyan, Ed-
mund Dene Morel, James Ramsay MacDonald, Arthur Ponsonby, e Norman An-
gell, che si propone di introdurre un maggiore controllo democratico della politica 
estera e della diplomazia, nella convinzione che le guerre scoppino principalmente 
perché decise da élite ristrette di governanti. Nel corso del 1915, Russell si impegna 
molto nelle attività della UDC: tiene più di trenta conferenze a Londra, Cambridge, 
Manchester e Glasgow sulle cause della guerra e sulle possibilità della pace14. Egli, 
tuttavia, finisce per sentirsi a disagio nella UDC perché il suo programma insiste 
principalmente sulle riforme da realizzarsi dopo la fine del conflitto (il controllo 
democratico della politica estera, appunto), e tralascia di intraprendere azioni con-
crete contro la guerra. 

3. Per un mondo pacifico 

Fin dal 1915, Russell si convince che un intervento politico, non militare, degli 
Stati Uniti potrebbe contribuire a fermare la guerra. Pubblica, quindi, due saggi sul 
prestigioso periodico americano «The Atlantic Monthly» per sensibilizzare l’opi-
nione pubblica. Nel primo, Is permanent Peace possible?, del marzo 1915, Russell 
affronta il tema delle cause del conflitto e delle condizioni per la pace futura15. Sulla 
 
11 Ivi, p. 69. 
12Ivi, p. 71. 
13Ivi, p. 73. 
14 Tra gli scritti che testimoniano questo impegno si veda B. RUSSELL, Why Nations Love War, «War and 
Peace», novembre 1914, pp. 20–21; ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 13, 1914–16, 32–
6; J. VELLACOTT, Bertrand Russell and the Pacifists in the First World War, p. 18. 
15 B. RUSSELL, Is a permanent Peace possible?, «Atlantic Monthly», marzo 1915, ora in B. RUSSELL, Justice 
in War-time, Chicago-London, The Open Court Publishing Co., 1916, pp. 83-104, e in The Collected Papers 
of Bertrand Russell, vol. 13, pp. 88-99. 



CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
138 
 

scorta di quanto aveva sostenuto Angell, egli mette subito in chiaro che la guerra 
non può avere ragioni economiche perché, come «sa ogni commerciante», in un 
sistema economico e finanziario integrato, la distruzione delle risorse produttive di 
una parte comporta una perdita proporzionale per tutte le altre parti. Le radici della 
guerra, quindi, vanno ricondotte alle rivalità politiche tra gli Stati; e queste, a loro 
volta, si sviluppano per il permanere – di nuovo come aveva sostenuto Angell - di 
«certe credenze sbagliate, ispirate e incoraggiate dall’orgoglio e dalla paura, e rese 
concrete in una struttura politica volta a rendere il potere statale veloce, efficiente, 
e terribile»16. 

Se, in ultima analisi, la guerra dipende dal persistere di credenze erronee, è 
soprattutto su di esse che si dovrà agire per costruire la pace futura. Si dovrà dif-
fondere «in tutte le nazioni civili un tale orrore per la guerra che l’opinione pubblica 
insisterà per dirimere le controversie con metodi pacifici». Bisognerà, inoltre, «cam-
biare le concezioni di “gloria” e di “patriottismo” negli uomini», smettendo di inse-
gnare che «la nazione più “gloriosa” è quella che uccide il maggior numero di stra-
nieri e che si appropria dell’estensione più ampia di territorio straniero». Infine, si 
dovrà sostituire «l’ottuso nazionalismo» che impera tra i popoli europei con «il vero 
patriottismo che pretende che il nostro Paese susciti ammirazione, non paura»17. 

Russell ha cura di precisare che l’opera di riforma culturale che egli propone 
potrà essere facilitata se, dopo la guerra, si verificheranno due condizioni. La prima 
è che il conflitto non si risolva in una grande vittoria di una parte sull’altra. «È 
importante – scrive – che nessuna nazione ottenga risultati tali da far supporre che 
valga la pena di scatenare una guerra, e che nessuna debba soffrire perdite così 
umilianti da essere costretta a vendicarsi» 18. La seconda condizione è che i popoli 
avviino dei lavori per dare vita a un’Assemblea Internazionale (International Coun-
cil) che dirima le controversie internazionali per vie giuridiche, rendendo final-
mente chiara la completa inutilità di tutta la cultura bellicista. Questa Assemblea 
Internazionale dovrà avere tre caratteristiche fondamentali: 1) i suoi componenti 
non dovranno essere solo diplomatici, ma anche rappresentanti del mondo 
dell’economia, della scienza, e del lavoro (potenzialmente portatori di interessi 
transnazionali). 2) Le sue decisioni, dovranno essere pubbliche, in modo da ban-
dire il segreto dal processo deliberativo. 3) Dovrà disporre di un proprio potere 
militare, per far rispettare le sue decisioni. Su questo punto, si può notare una di-
vergenza tra Russell e Angell. Quest’ultimo era convinto che l’integrazione econo-
mica avrebbe portato alla pace e a delle istituzioni comuni, mentre Russell sostiene 
che il primo passo debba essere l’istituzione di un’autorità internazionale che, da 
un lato, sappia rappresentare gli interessi transnazionali della società civile e, 

 
16 B. RUSSELL, Is a permanent Peace possible?, in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 13, p. 88. 
È chiaro che, a monte delle ragioni politiche e culturali che scatenano la guerra, per Russell, vi è anche una 
dimensione che chiama in causa i comportamenti innati degli uomini, come le inclinazioni a cooperare e a 
competere. Tali inclinazioni, secondo Russell, non possono essere represse ma vanno armonizzate tra loro 
attraverso misure politiche, economiche, e culturali adatte. Il discorso di Russell che qui interessa – il discorso 
politico – riguarda, appunto, le possibilità di costruire questa armonia. Sulla concezione di Russell della natura 
umana si è soffermata M. NACCI, Strade per la felicità. Il pensiero politico di Bertrand Russell, Roma, Edi-
zioni Nuova Cultura, 2012, pp. 35-91. Per una sintesi efficace si veda A. LA VERGATA, Bertrand Russell nella 
Grande Guerra, pp. 234-239. 
17 Ivi, pp. 102-103. 
18 Ivi, p. 95. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
139 

dall’altro, sia in grado di imporre, se necessario, con le armi le proprie decisioni 
sugli Stati membri. 

Nel secondo articolo pubblicato su «The Atlantic Monthly», War and Non-Re-
sistance, Russell riprende il tema della difesa non violenta a cui aveva accennato in 
The Ethics of War19. Egli chiarisce di non voler proporre la non violenza come 
massima assoluta di comportamento (come l’aveva intesa Tolstoj, per esempio); ma 
come un modo efficace di organizzare la lotta contro l’oppressione in determinate 
circostanze. Così, per esempio, in caso di un’ipotetica aggressione tedesca del Re-
gno Unito, Russell immagina che tutti i componenti della macchina amministrativa 
e industriale britannica si rifiutino di collaborare con gli occupanti 20. I tedeschi do-
vrebbero «creare, all’improvviso e dal niente, un sistema amministrativo»; «qualun-
que misura possano applicare verrebbe tranquillamente ignorata dalla popola-
zione»; e ogni tentativo da parte loro di assumere il controllo di un settore o di una 
struttura scatenerebbe scioperi tali che «qualunque cosa essi toccassero si trove-
rebbe paralizzata all’istante»21. Ovviamente, conclude Russell, una simile strategia 
difensiva richiederebbe fermezza e disciplina, e la vittoria non sarebbe garantita; 
ma anche la guerra richiederebbe queste stesse virtù e implicherebbe la stessa in-
certezza dei risultati, con lo svantaggio però di un contesto molto più sanguinoso. 

Queste considerazioni sulle virtù della resistenza non violenta all’invasione, pro-
segue Russell, verrebbero facilmente accettate se gli uomini fossero razionali 
quando prendono decisioni politiche e, soprattutto, se i loro fini fossero il benes-
sere, la libertà e la ricerca della felicità. Ma è chiaro che, molto spesso, la ragione e 
la volontà di perseguire scopi positivi sono annientate dal potere di passioni come 
la codardia, l’amore per il dominio, e il desiderio di far scorrere il sangue. La co-
dardia, spiega Russell, è ciò che «rende difficile far fronte all’invasione attraverso la 
resistenza passiva. Ci vuole più coraggio e disciplina per praticare con successo 
questo metodo che per affrontare la morte nel fuoco della battaglia». L’amore per 
il dominio è quel desiderio – che appartiene in modo speciale a una ristretta cerchia 
di governanti e diplomatici – di esercitare «il potere dello Stato per impedire ad 
altri Stati di fare ciò che vogliono». Infine, il desiderio di far scorrere il sangue 
appare a Russell il sentimento più potente, tipico dei «grandi finanzieri», dei «mini-
stri», e di qualche «direttore di giornale». Questi uomini «impiegano la loro posi-
zione, le loro conoscenze e il loro potere di seminare disinformazione per eccitare 
e stimolare l’istinto sanguinario latente». Alla fine, quando questa semina di odio e 
menzogne ha ottenuto i suoi risultati, «dicono di essere spinti a forza alla guerra 
dalla pressione dell’opinione pubblica»22. 

4. Lo Stato e la guerra 

Nel 1915, Russell aderisce alla No-Conscription Fellowship che, rispetto alla 
UDC, si era impegnata in modo molto più energico contro la guerra. 
 
19 B. RUSSELL, War and non-resistance, «The Atlantic Monthly», agosto 1915, pp. 266-274; ora in The Col-
lected Papers of Bertrand Russell, vol. 13, pp. 158-168. 
20 Ivi, pp. 161-162. 
21 Ivi, p. 162. 
22 Ivi, pp. 167-168. L’invettiva di Russell contro finanzieri, ministri, e direttori di giornale si estende anche agli 
intellettuali. In An Appeal to the Intellectuals of Europe, del settembre del 1915, denuncia il fatto che anche quanti 
avrebbero il compito di tenere viva la ragionevolezza finiscono per adeguarsi alla mentalità retriva e bellicista che 
alimenta il conflitto. B. RUSSELL, An Appeal to the Intellectuals of Europe (1915), ora in B. RUSSELL, Justice in 



CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
140 
 

L’associazione, presieduta dal socialista Clifford Allen, era stata fondata nel novem-
bre del 1914 e riuniva un gruppo di giovani (socialisti e pacifisti cristiani) non di-
sposti a prestare servizio militare23. Russell si dedica a fondo alle attività della NCF, 
scrivendo articoli su «The Tribunal» (organo dell’associazione); e assistendo gli 
obiettori di coscienza nei tribunali e nelle prigioni. È convinto che la pratica 
dell’obiezione di coscienza, da un lato, rappresenti un argine efficace contro l’af-
fossamento delle libertà tradizionali britanniche; e dall’altro, se sufficientemente 
diffusa, possa mettere in crisi la stessa macchina bellica statale24. 

Nel gennaio del 1916, nel Regno Unito, viene introdotto il Military Service Bill, 
che rende la leva obbligatoria. In realtà, la legge prevede la possibilità dell’obiezione 
di coscienza, ma si tratta di una norma formulata in modo ambiguo e la cui inter-
pretazione è demandata a tribunali ben poco inclini ad accettare le ragioni degli 
obiettori. In una lettera del febbraio 1916 a Ottoline Morrell, Russell scrive che i 
processi agli obiettori sono «mostruosi» e che gli imputati sono sottoposti a una 
«folle persecuzione»25. Nell’ambito dell’opposizione della NCF al Military Service 
Bill, Russell si dedica con particolare attenzione al caso dell’obiettore Ernest F. 
Everett, condannato a due anni di lavori forzati. Scrive uno stampato che viene 
distribuito il 15 aprile 1916 con il titolo Two Years’ Hard Labour for Not Disobe-
ying the Dictates of Conscience26, e che viene confiscato dalla polizia. Lo stampato 
è anonimo, ma Russell scrive una lettera a «The Times» in cui rivendica di esserne 
l’autore e sfida le autorità a processarlo. Convocato in giudizio, pronuncia un lungo 
discorso politico, insistendo sull’impossibilità di conculcare le libertà della tradi-
zione britannica, e sull’inviolabilità dell’individuo che oppone la propria indipen-
denza spirituale agli ordini ingiusti. Il processo finisce con la condanna di Russell a 
una multa o a sessantun giorni di prigione. Russell rifiuta di pagare, senza però che 
venga dato seguito alla sentenza di carcerazione. La condanna ha però due conse-
guenze significative: gli verrà ritirato il passaporto e, soprattutto, sarà espulso dal 
Trinity College (l’undici luglio il Consiglio del College delibererà all’unanimità di 
revocargli l’incarico di insegnamento)27. 

Estromesso dall’università, Russell si dedica completamente all’attivismo poli-
tico. Tiene una serie di conferenze a Manchester e a Birmingham sulle ragioni 
dell’opposizione alla guerra, sui fondamenti delle libertà, sull’autonomia indivi-
duale, e sull’esigenza di un’educazione non violenta, i cui testi confluiranno nei 
saggi raccolti in Political Ideals28. Inoltre, quando il presidente della NCF, Clifford 
Allen, viene arrestato per la sua renitenza alla leva, nel gennaio del 1917, Russell 
viene eletto facente funzioni di presidente (Acting Chairman) dell’associazione. Ini-
zia, per lui, un periodo di impegno molto intenso, che comprende molto lavoro 

 
War-time, pp. 1-19. Si veda anche B. RUSSELL, The Principles of Social Reconstruction, «War and Peace», 
28, gennaio 1916, pp. 52-53 (negli Stati Uniti l’articolo è uscito con il titolo Why Men fight); ora in The Collected 
Papers of Bertrand Russell, vol. 13, p. 303. 
23 Ivi, pp. 28-31. 
24 Naturalmente, in questa preoccupazione, si sente l’eco della lezione liberale di John Stuart Mill, al quale la 
famiglia di Russell era legata a tal punto da chiedergli di essere il padrino del piccolo Bertrand. 
25 J. VELLACOTT, Bertrand Russell and the Pacifists in the First World War, p. 33. 
26 Ivi, p. 60; e J. ATKIN, A War of Individual. Bloomsbury Attitudes to the Great War, p. 65. 
27 J. VELLACOTT, Bertrand Russell and the Pacifists in the First World War, pp. 78-83. 
28 B. RUSSELL, Political Ideals, New York, The Century Co., 1917. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
141 

amministrativo, l’organizzazione di iniziative politiche, e la scrittura di articoli per 
«The Tribunal»29. 

Sul piano teorico, il contributo di Russell più significativo di questo periodo è il 
volume Principles of Social Reconstruction, che riprende il titolo di un suo articolo 
precedente e raccoglie i testi di una serie di conferenze tenute presso la Caxton 
Hall di Londra, tra il 18 gennaio e il 7 marzo del 191630. Nel volume, Russell ri-
prende vari temi che si sono già esaminati, ma affronta anche la questione della 
costruzione della pace futura, sulla quale conviene soffermarsi. 

Russell parte dal presupposto che non vi siano comportamenti umani immuta-
bili; e che le istituzioni, il sistema economico, e il modo di vivere in genere svolgano 
un ruolo centrale nel favorire o nell’ottundere le inclinazioni violente. Ciò significa, 
per esempio, che in un sistema socioeconomico che opprime e costringe gli indivi-
dui a condurre un’esistenza non conforme alle loro inclinazioni, il loro animo si 
riempirà di odio e tenderanno a considerare gli altri come dei nemici. Al contrario, 
nell’ambito di un sistema socioeconomico fondato sulla giustizia e orientato a inco-
raggiare il libero sviluppo della personalità di ognuno, gli individui propenderanno 
naturalmente a vedere negli altri degli amici e a collaborare con loro. Dunque, se 
si desidera costruire la pace tra i popoli, sarà necessario realizzare delle società 
capaci di venire incontro sia ai bisogni materiali degli individui, sia al loro desiderio 
di «libertà», di «autonomia», di «sfoghi di creatività», di «occasioni di gioia di vi-
vere»31. 

Il primo passo verso la realizzazione di un simile assetto sociale dovrebbe essere 
quello di liberarsi dalle “macerie” più ingombranti e oppressive del passato che, 
secondo Russell, sono due: lo Stato e la guerra. Lo Stato è definito da Russell come 
il «deposito della forza collettiva dei suoi cittadini», che assume la forma della po-
lizia all’interno e dell’esercito verso l’esterno32. La polizia ha la funzione di mante-
nere un ordine conforme al diritto; l’esercito, invece, ha la funzione di difendere i 
confini e di perseguire potere e prestigio sul piano internazionale, aggredendo altri 
Stati o popoli, e mandando a morire i propri cittadini. Questo movimento di ag-
gressione e di ricerca di posizioni dominanti di ogni Stato sui rivali è costante, e 
costringe tutti a rafforzare in continuazione i propri apparati militari. Si genera, in 
questo modo, una corsa agli armamenti che, da un lato, trasforma le relazioni in-
ternazionali in «un regno di terrore generalizzato» e molto instabile; e dall’altro, 
spinge ogni Stato a diventare sempre più autoritario, accentrato, e pronto alla 
guerra. Dal punto di vista ideologico, questa situazione alimenta un patriottismo 
fanatico, che enfatizza cioè «l’elemento di devozione, di volontà di sacrificio, di 
gioiosa fusione della vita individuale nella vita della nazione»33. Un patriottismo, 
insomma, che crea generazioni di esaltati, pronti a combattere e a morire in guerra, 
del tutto indifferenti alle ragioni degli altri o alla loro sorte. 

Russell insiste molto sul legame tra questo tipo di Stato (con l’impianto ideolo-
gico che lo sostiene) e la paura della guerra. Se gli Stati non si sentissero costante-
mente minacciati, a suo giudizio, tenderebbero ad assumere spontaneamente una 
forma molto più democratica e pluralista: il potere centrale si occuperebbe di 
 
29 Si veda J. VELLACOTT, Bertrand Russell and the Pacifists in the First World War, p. 135 e p. 145. 
30 B. RUSSELL, Principles of Social Reconstruction, London, Allen & Unwin, 1916. 
31 Ivi, p. 43. 
32 Ivi, p. 45. 
33Ivi, p. 56. 



CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
142 
 

garantire il benessere dei cittadini, di promuovere la loro educazione, e di distri-
buire equamente le ricchezze; mentre, al livello della società civile, troverebbero 
spazio una serie di organizzazioni indipendenti e vigerebbe il massimo grado di 
libertà possibile (Russell ha in mente un modello di Stato vicino a quello auspicato 
dal Guild Socialism)34. 

La seconda maceria ereditata dal passato che soffoca il presente è, come si è 
accennato, la guerra. Questa non nasce solo dall’egoismo e dal persistere di cre-
denze erronee, come aveva sostenuto in precedenza, ma anche dal fatto che gli 
uomini trovano piacevole esercitare il comando su altri uomini e intraprendere 
un’azione collettiva complessa. Spesso, sostiene Russell, lo scopo dichiarato della 
guerra è perfino secondario rispetto al fatto che la «natura» degli uomini «richiede 
azione» e che la guerra risponde perfettamente a una simile esigenza. Se la guerra 
«nasce più da un impulso, che da un calcolo dei vantaggi che può portare», è ovvio 
che gli argomenti (esposti da Angell e ripresi dallo stesso Russell) che ne dimo-
strano l’inutilità non riescano a sradicarla del tutto35. A quegli argomenti, dunque, 
si dovrebbero aggiungere sia dei chiarimenti sulle difficoltà effettive di ogni impresa 
militare, sia delle riforme che tendano a depotenziare il bisogno di azione collettiva. 
Si dovrebbero, cioè, realizzare «profondi cambiamenti» nel campo dell’educazione, 
della morale, dell’economia, della struttura sociale, e del diritto internazionale che 
spingano gli uomini lontano dalla guerra e incanalino le loro inclinazioni verso 
scopi positivi 36. 

5. Stati Uniti, bolscevichi e il cammino verso la pace 

Nel dicembre 1916, Russell scrive una lettera aperta al presidente degli Stati 
Uniti Woodrow Wilson, in cui chiede il suo intervento politico per mettere fine 
alle ostilità e salvare la civiltà europea dalla guerra fratricida. La lettera, superate le 
barriere della censura britannica, arriva negli Stati Uniti e acquista immediatamente 
una grande notorietà. Viene pubblicata il 23 dicembre 1916, integralmente, sulla 
prima pagina del «New York Times» e del «Los Angeles Times»; e altri giornali 
l’avrebbero pubblicata successivamente. 

Nel messaggio a Wilson, Russell mette in risalto l’insensatezza del conflitto. 
Spiega che, poiché nessuna delle coalizioni in lotta è in grado di sconfiggere defini-
tivamente l’altra, gli eserciti non fanno altro che infliggersi reciprocamente colpi 
sempre più duri, senza altro risultato che la distruzione reciproca e la messa a re-
pentaglio dell’intera civiltà europea. Scrive Russell:  

Non solo milioni di vite preziose sono andate perdute, non solo un numero ancor maggiore 
di uomini è stato mutilato o colpito nella salute, ma l’intero livello della civiltà si è abbassato. 
La paura ha invaso l’intimo dell’animo umano, e con la paura è giunta la ferocia che sempre 
l’accompagna. L’odio è diventato la norma della vita, e danneggiare gli altri è considerato più 
importante del proprio beneficio. Le speranze di un progresso pacifico, in cui erano trascorsi 
i nostri primi anni, sono morte e non potranno mai rinascere. Il terrore e la barbarie sono 
divenuti l’aria stessa che respiriamo. Le libertà che i nostri antenati hanno conquistato in 

 
34 Ivi, pp. 75-76. 
35 Ivi, p. 78. 
36 Ivi, p. 93. Su questo punto, Russell cita The Moral Equivalent of War di William James, del 1910. Traduzione 
italiana, W. JAMES, L’equivalente morale della guerra e altri scritti, introduzione, traduzione e cura di A. LA 
VERGATA, Pisa, ETS, 2015. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
143 

secoli di lotta sono state sacrificate in un solo giorno, e tutte le nazioni sono ora inquadrate e 
irreggimentate per il solo, orrendo scopo della distruzione reciproca37. 

L’unica ragione per cui, secondo Russell, un simile disastro non trova una fine 
è il miope interesse o la follia di pochi potenti. Questi riescono a mantenere vivo il 
consenso alla guerra nell’opinione pubblica, da un lato, attraverso la propaganda 
martellante e, dall’altro, attraverso la repressione dei dissenzienti. In questa situa-
zione, è quanto mai importante rendere ben visibile l’insensatezza della distruzione 
reciproca e l’interesse di tutti gli europei alla pace. Scrive Russell: 

Vedo che nessuno degli obiettivi della guerra è più importante della pace: il danno fatto da 
una pace che non porti quel che desideriamo è niente a fronte del danno prodotto dalla 
continuazione delle ostilità. Mentre tutti coloro che detengono il potere in Europa parlano 
in nome di ciò che credono, falsamente, essere l’interesse delle loro singole nazioni, io sono 
spinto da una profonda convinzione a parlare per tutte le nazioni, in nome dell’Europa. In 
nome dell’Europa, vi rivolgo un appello alla pace38. 

La politica degli Stati Uniti sembra andare nel senso auspicato da Russell 
quando, il 22 gennaio 1917, Wilson pronuncia il celebre discorso di fronte al Se-
nato in cui auspica una pace senza vittoria e la costruzione di un assetto internazio-
nale stabilmente pacifico. Come è noto, però, questa linea politica tramonterà pre-
sto: il 31 gennaio 1917, la Germania annuncia il pieno impiego della guerra sotto-
marina nell’Atlantico; il 2 febbraio gli Stati Uniti rompono i rapporti diplomatici 
con la Germania; e il 6 aprile le dichiarano guerra. Il 19 aprile, Russell commenta 
la svolta del governo statunitense su «The Tribunal»39, affermando che avrà due 
conseguenze negative profonde: da un lato, farà definitivamente svanire la speranza 
che la guerra finisca senza vinti e vincitori, interrompendo così il circolo di odio e 
di sete di rivalsa che alimenta la violenza. Dall’altro, importerà lo spirito militarista 
e bellicista europeo negli Stati Uniti, con il suo carico di odio, fanatismo e di sop-
pressione delle libertà40. 

La delusione di Russell per il voltafaccia americano, però, viene presto contro-
bilanciata dalle notizie che giungono dalla Russia. Lo scoppio della Rivoluzione, 
infatti, gli sembra sia un significativo passo avanti verso la pace, sia l’inizio di un 
rinnovamento democratico che avrebbe trasformato profondamente il mondo41. 
Una prima testimonianza dell’entusiasmo di Russell per la Rivoluzione russa è il 
breve articolo Russia Leads the Way, pubblicato il 22 marzo 1917 su «The Tribu-
nal». Russell plaude alle prime misure rivoluzionarie che garantiscono ai lavoratori 
e ai militari i diritti di espressione, di associazione, di sciopero; e che preparano 
un’Assemblea costituente eletta a suffragio universale. Spera che queste misure 
spingeranno anche gli europei «a rivendicare gli stessi diritti conquistati dai […] 

 
37 B. RUSSELL, Letter to President Wilson, (1916), ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, London-
New York, Routledge, 1988, vol. 14, pp. 21-24, la citazione è a pp. 21-22. 
38 Ivi, pp. 23-24. 
39 B. RUSSELL, America’s Entry into the War, now in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, pp. 
129-130. 
40 Ivi, p.130. 
41 Un simile entusiasmo è molto diffuso negli ambienti socialisti e pacifisti britannici, si veda J. VELLACOTT, 
Bertrand Russell and the Pacifists in the First World War, pp. 152-154. Negli articoli di Russell sulla Rivolu-
zione russa non emerge una chiara conoscenza degli eventi (d’altra parte impossibile nella Londra del 1917); 
il suo apprezzamento si basa sull’idea che la Rivoluzione rappresenti finalmente una rivolta del popolo contro 
l’oppressione delle classi dirigenti e della guerra. L’entusiasmo di Russell per la Rivoluzione russa si incrinerà 
dopo la pace di Brest Litovsk (3 marzo 1918) e, in modo definitivo, durante il suo viaggio in Russia nel 1920. 
Si veda A. LA VERGATA, Bertrand Russell nella Grande Guerra, pp. 239-243. 



CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
144 
 

coraggiosi compagni in Russia»42. Un ulteriore esempio dell’entusiasmo di Russell 
per quanto avviene a Pietroburgo e a Mosca è Russia and Peace, pubblicato in «The 
Tribunal» il 24 maggio 1917. In questo articolo, egli sostiene che i pacifisti britan-
nici dovrebbero unirsi ai rivoluzionari russi per giungere a una «vera pace in cui si 
rinunci alle ambizioni nazionali in favore della riconciliazione internazionale». 
Scrive:  

possiamo contribuire a portare la pace nel mondo quest’anno. E quando verrà, grazie alla 
Russia, sarà una pace vera, che porterà nuovi ideali nel governo e nelle relazioni tra le nazioni, 
non una tregua imposta come quella che avrebbero realizzato i diplomatici. Non è tempo per 
disperarsi; è tempo di sperare e lavorare nello spirito di speranza43. 

L’appoggio ai rivoluzionari russi auspicato da Russell, però, solleva una pole-
mica interna alla NCF perché molti suoi iscritti e attivisti rifiutano ogni forma di 
violenza e faticano ad accettare i metodi politici sovversivi. Il dissidio spinge Russell 
a scrivere (il 18 maggio 1917) una lettera di dimissioni dal suo ruolo di presidente44. 
La lettera, in seguito, non sarà spedita e le dimissioni non avranno luogo, ma il suo 
contenuto è rilevante per mettere a fuoco le idee di Russell sul ruolo della violenza 
politica. 

Ho sempre sostenuto, e affermato pubblicamente, che l’uso della forza nelle rivoluzioni non 
sia necessariamente da condannare. Fino a poco tempo fa, si trattava solo di una riserva teo-
rica, senza rilevanza per la situazione concreta. Ora, però, è diventata una questione pratica 
e urgente. Durante la Rivoluzione russa si è verificato un certo spargimento di sangue, pro-
babilmente non necessario. Se non era necessario, posso ovviamente condannarlo, ma, se la 
Rivoluzione non poteva compiersi senza di esso, allora non posso condannarlo. E avrei la 
stessa opinione anche riguardo a questo Paese, se le circostanze fossero simili. Se per “sacra-
lità della vita umana” si intende che la forza non deve mai essere impiegata per rovesciare 
sistemi di governo ingiusti, porre fine a guerre e dispotismi, e portare la libertà agli oppressi, 
allora non posso onestamente sottoscrivere tale principio45. 

Il 3 giugno 1917, The Independent Labour Party organizza un congresso a 
Leeds, insieme al Socialist Party, ai sindacati e ad altre organizzazioni, tra cui la 
NCF, a sostegno della pace e della solidarietà con la Rivoluzione russa. Partecipano 
almeno 1.150 delegati, tra cui Ramsay MacDonald, Philip Snowden, Sylvia Pan-
khurst, e Bertrand Russell. I delegati si trovano d’accordo su quattro punti fonda-
mentali: 1) la Rivoluzione russa rappresenta una svolta positiva e promettente per 
la causa della libertà, della giustizia e della pace; 2) si deve lottare per una pace 
senza annessioni o indennità da pagare, chiedendo al governo del Regno Unito di 
far propria la politica estera annunciata dal nuovo governo russo; 3) vanno garantiti 
uguali diritti politici e civili per tutti, e il rilascio dei prigionieri obiettori di coscienza 
da parte del governo britannico (quest’ultima proposta è sostenuta in modo parti-
colarmente attivo da Russell); 4) si deve dare vita a un Consiglio dei delegati dei 
lavoratori e dei soldati in ogni città e distretto rurale, con quattro scopi fondamen-
tali: A) lavorare per la pace, B) supportare le attività sindacali, C) facilitare la 

 
42 B. RUSSELL, Russia leads the Way (1917), ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, pp. 
118-119. Si veda anche B. RUSSELL, To the Russian Revolutionaries, «The Tribunal», 3 maggio 1917; ora in 
The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, p. 152. 
43 B. RUSSELL, Russia and Peace, (1917), ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, pp.165-
166. 
44 Sul dibattito interno alla NCF si veda R.A. REMPEL – L. GREENSPAN – B. HASLAM – A.C. LEWIS – M. 
LIPPINCOTT (eds), General Headnote, pp. 139-140. 
45 B. RUSSELL, Letter of Resignement (1917), ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, pp. 
163-164. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
145 

distribuzione del cibo e di altri generi di prima necessità secondo il bisogno, D) 
premere per l’istituzione di pensioni a favore dei soldati feriti o disabili. 

Dopo questo congresso, Russell si convince ancora di più che la lotta per la pace 
non può essere disgiunta dalla rivoluzione socioeconomica, e intensifica la sua cam-
pagna interna alla NCF affinché l’associazione si schieri su posizioni rivoluzionarie. 
Su questo tema scrive tre articoli su «The Tribunal»: Pacifism and Economic Re-
volution del 5 luglio, A Pacifist Revolution?, e Pacifism and Revolution entrambi 
del 19 luglio46. In estrema sintesi, Russell sostiene che, finché rimarrà in vigore il 
sistema socioeconomico vigente, che si cura solo degli interessi di una ristretta oli-
garchia, la guerra sarà destinata a ripresentarsi. Perciò, quanti hanno avuto il corag-
gio di opporsi alla guerra dovrebbero anche lottare attivamente per «un sistema che 
non sarebbe solo più giusto, ma consentirebbe anche una libertà molto più ampia, 
e metterebbe gli uomini e le donne nelle condizioni di sviluppare capacità che ora 
restano soffocate o dormienti»47. Questa lotta, d’altra parte, non sarebbe affatto in 
contraddizione con i principi della non violenza; anzi, proprio la non violenza rap-
presenterebbe una potente arma di lotta nelle mani dei rivoluzionari perché baste-
rebbe che i cittadini «rifiutassero di obbedire ciecamente ai comandi che si propon-
gono la soppressione della libertà», per destabilizzare in modo significativo il potere 
vigente48. 

6. La fine del nazionalismo e il «pensiero di servire il mondo»  

Dopo il discorso del presidente Wilson al Senato, tenuto il 22 gennaio 1917, 
sulla necessità di A World League for Peace, nel Regno Unito e negli Stati Uniti si 
dibatte a lungo la questione dell’assetto internazionale da costruire dopo la guerra49. 
Russell partecipa a questa discussione, da un lato, affermando l’esigenza di istitu-
zioni internazionali garanti della pace, e dall’altro, affrontando il tema delle identità 
nazionali e del nazionalismo. 

Russell, come si è accennato, si era già schierato in più occasioni a favore 
dell’istituzione di un’autorità sovranazionale e, nel maggio del 1917, ne discute am-
piamente in National Independence and Internationalism, pubblicato negli Stati 
Uniti su «Atlantic Monthly»50. Egli parte dal presupposto che la radice più profonda 
della guerra sia nella pretesa di ogni Stato di possedere una sovranità assoluta nelle 
sue relazioni con gli altri Stati. Se si vuole la pace, quindi, bisognerà limitare tale 
sovranità dando vita a «qualche forma di governo internazionale» dotato non solo 

 
46 B. RUSSELL, Pacifism and Economic Revolution, «The Tribunal», 5 luglio 1917; B. RUSSELL, A Pacifist Rev-
olution?; B. RUSSELL, Pacifism and Revolution, «The Tribunal», 19 luglio 1917; ora in The Collected Papers of 
Bertrand Russell, vol. 14, pp.196-197; 201-202; 203-205. L’ultimo di questi articoli, Pacifism and Revolution, 
è scritto da Russell come contributo a una conferenza congiunta di tra grandi organizzazioni pacifiste, NCF, 
Executive Committes of the Friends’ Service Committee, e Conscription Committee of the Fellowship of 
Reconciliation. Si veda anche B. RUSSELL, Lord Derby and Leeds, ora in The Collected Papers of Bertrand 
Russell, vol. 14, pp. 184-184. Sull’attività politica di Russell in questo periodo si vedano J. VELLACOTT, Ber-
trand Russell and the Pacifists in the First World War, pp. 167-168; e A. EIRUG, The Opposition to the Great 
War in Wales, Cardiff University of Wales Press, pp. 123-161. 
47 B. RUSSELL, Pacifism and Economic Revolution, p. 197. 
48 B. RUSSELL, Pacifism and Revolution, p. 197. 
49 Tra i protagonisti di questo dibattito, vi sono personalità di grande spessore culturale e politico come il sociologo 
Leonard Trelawney Hobhouse, lo studioso e giornalista Leonard Woolf, e il socialista Henry Noel Brailsford. 
Mi permetto di rimandare a A. CASTELLI, Una pace da costruire. I socialisti britannici e il federalismo, pre-
sentazione di A. COLOMBO, Milano, FrancoAngeli, 2002, pp. 25-81. 
50 Ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, pp. 267-274. 



CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
146 
 

del potere politico di decidere, ma anche di quello militare per far rispettare le 
proprie decisioni51. Russell è consapevole che la strada da compiere per istituire 
una simile autorità sarà lunga e difficile, ma è convinto che sarà comunque percorsa 
perché «le razze civili del mondo sono di fronte all’alternativa tra cooperare o di-
struggersi a vicenda»52. 

Sul piano culturale, il percorso verso l’istituzione di un governo sovranazionale 
dovrà essere preparato e accompagnato dalla riformulazione del concetto di orgo-
glio nazionale. Questo andrà separato dalle vittorie militari e dal dominio su altri 
popoli, e associato ai progressi della civiltà, «ai nostri poeti, ai nostri uomini di 
scienza, alla giustizia e all’umanità del nostro sistema sociale»53. In questo modo, 
non si svaluterebbe il sentimento di appartenenza a una nazione (che è un senti-
mento profondamente radicato nell’animo umano e non necessariamente ostile alla 
pace); ma lo si svierebbe da quelle forme nazionaliste che sono state fomite inesau-
ribile di guerra. 

Tali forme, d’altra parte, pur avendo scatenato il conflitto nel 1914, appaiono a 
Russell destinate comunque a un rapido declino. Nel saggio Is Nationalism Mori-
bund?, pubblicato nell’ottobre del 1917 sul periodico radicale e pacifista americano 
«The Seven Arts»54, Russell sostiene che, spesso, le idee capaci di mobilitare gli 
eserciti non sopravvivono alla violenza che esse stesse hanno generato. Scrive: 

La Guerra dei trent’anni è stata la più grande di tutte le guerre di religione, ed è stata pratica-
mente l’ultima. La maggior parte delle idee che hanno avuto forza nel mondo sono nate nella 
mente di pochissimi e si sono diffuse crescendo in estensione ma diminuendo in intensità. 
Proprio nel periodo in cui hanno cominciato a dominare le convinzioni delle grandi masse, 
hanno cessato di essere accettate da coloro che plasmano l’opinione futura e hanno perso il 
potere di una vitalità trionfante55. 

Nel caso specifico del nazionalismo, Russell è convinto che quattro fattori ten-
deranno ad affossarlo in modo definitivo: 1) l’internazionalismo, che cresce in 
modo automatico insieme all’interdipendenza economica e nonostante la guerra; 
2) la circolazione delle idee al di là di qualsiasi confine statale; 3) i flussi della mano 
d’opera che seguono l’offerta di lavoro, senza riguardo per le divisioni politiche; e 
4) la mobilità sociale e abitativa all’interno delle grandi città. In una società 
 
51 B. RUSSELL, National Independence and Internationalism, (1917), ora in The Collected Papers of Bertrand 
Russell, vol. 14, p. 269. Il saggio viene pubblicato anche in B. RUSSELL, Political Ideals e in varie edizioni 
successive, tra cui London-New York, 1994.  
52 Ivi, p. 270. A partire dagli ultimi vent’anni dell’Ottocento nel Regno Unito si era fatto strada un movimento 
che auspicava la trasformazione dell’impero britannico in una federazione. In questo modo, Londra sarebbe 
rimasta il centro di un soggetto politico potente e diffuso su tutto il globo, e le ex colonie avrebbero goduto 
di ampia autonoma amministrativa. Non solo. La formazione di una così vasta federazione avrebbe dovuto 
rappresentare il prototipo di un futuro Stato universale. Tra quanti hanno avanzato questa proposta, va ricor-
dato John Robert Seeley, nel volume The Expansion of England del 1883; ma anche, con accenti diversi, 
Herbert George Wells, per esempio nel saggio Mankind in the Making del 1903. Russell non propone in 
modo esplicito lo stesso programma ma, certo, l’eredità di questa tradizione deve aver contribuito a dare 
forma al suo cauto ottimismo in merito alla possibilità di costruire uno Stato mondiale. Si vedano su questo 
punto i saggi di M. CAZZOLA, Alle origini del world State nel pensiero imperiale britannico: albe di nuovi 
mondi al crepuscolo dell’impero; e D. BELL, Fondare lo Stato mondiale: H.G. Wells sull’impero e i popoli 
anglofoni, entrambi in L.G. CASTELLIN – D. PALANO (eds), Pensare lo Stato mondiale. Un’idea politica tra 
Ottocento e Novecento, Roma, Carocci, 2025, pp. 15-38 e 39-78. 
53 Ivi, p. 271. 
54 Era stato il redattore del periodico, il critico letterario Van Wyck Brooks, a invitare Russell mandare un 
contributo «The Seven Arts» aveva iniziato le pubblicazioni nel novembre del 1916, era diretto, oltre che da 
Van Wyck Brooks, da James Oppenheim e Waldo Frank, e contava tra i suoi collaboratori, intellettuali come 
John Reed, John Dos Passos e Randolph Bourne. «The Seven Arts» sarà costretto a terminare le pubblica-
zioni nell’ottobre del 1917 perché le sue posizioni contrarie alla guerra risultavano sgradite ai suoi finanziatori. 
55 B. RUSSELL, Is Nationalism Moribound? (1917), ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, 
pp. 316-326, il passo citato è a p. 316. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
147 

modellata da queste tendenze, sostiene Russell, non ci sarà più posto per i «nazio-
nalismi locali del vecchio tipo»56. 

Dopo oltre tre anni di lotta per la pace e tante battaglie per lo più perse, Russell 
ha ormai maturato la decisione di allontanarsi dalla NCF per dedicarsi alla rifles-
sione politica e filosofica. Alla fine di dicembre del 1917, dunque, lascia la presi-
denza della NCF. L’ultimo incarico che Russell accetta nell’associazione è la reda-
zione di un editoriale per «The Tribunal» che sarà pubblicato il 3 gennaio 1918. 
Nel corso dei due anni precedenti, egli aveva scritto quasi su ogni numero del pe-
riodico per un totale di cinquantacinque articoli57, e The German Peace Offer (que-
sto è il titolo dell’editoriale del 3 gennaio) non è affatto quello dai toni più accesi e 
battaglieri. Vi sostiene che il prolungamento della guerra avrebbe ridotto i popoli 
europei alla fame e che la loro rabbia si sarebbe trasformata in una rivoluzione così 
violenta da travolgere la civiltà sull’intero continente. A margine di queste conside-
razioni, Russell aggiunge che, in caso di una rivolta popolare, le guarnigioni ameri-
cane presenti in Gran Bretagna e in Francia sarebbero state «senza dubbio in grado 
di intimidire gli scioperanti, un compito a cui l’esercito americano è abituato 
quando è a casa propria»58. 

Quest’ultima affermazione costa a Russell una denuncia sulla base del Defense 
of the Realm Act (DORA), introdotto nel 1914 e impiegato, nel corso della guerra, 
anche per imporre forme di censura sulla stampa. L’accusa che viene mossa a Rus-
sell è quella di avere espresso un’opinione che può «pregiudicare le relazioni di Sua 
Maestà con una potenza straniera», come è riportato in «The Times» del 11 feb-
braio 1918. Il giudice, John Dickinson, lo condanna a sei mesi di prigione e, du-
rante l’udienza, non esita a esprimere tutto il suo disgusto per la mancanza di de-
cenza e di equità che egli ravvisa nelle parole scritte da Russell59. 

Russell riesce a ottenere di scontare la sua pena nella first division, un regime 
carcerario che prevede la reclusione in una cella singola, relativamente ampia e 
pulita regolarmente da un prigioniero addetto; il diritto di scrivere e ricevere una 
lettera alla settimana, di possedere libri e materiale per scrivere, e di leggere ogni 
giorno «The Times». In queste condizioni, Russell riesce a mettere a frutto il 
tempo: legge moltissimi libri e ne scrive due: Introduction to Mathematical Philo-
sophy e The Analysis of Mind. La sua salute comunque risente della reclusione: 
soffre spesso di mal di testa, di ansia, e di insonnia. 

Durante la prigionia, scrive anche una lettera a Clifford Allen, che sarà poi co-
piata e fatta circolare tra alcuni componenti della NCF con il titolo Despair in Re-
gard to the World 60. Vi si trova una profonda riflessione sui compiti che spettano a 
ogni uomo di pensiero in un mondo forgiato nella e per la guerra, che vale la pena 
di riportare. 

Sarà difficile, in un mondo simile, conservare il rispetto per ciò che secondo me dà valore 
alla vita: l’arte, il pensiero, l’amicizia e l’affetto. Gli uomini apprezzeranno solo il pane e le 
armi: i mezzi per tenere in vita il corpo a spese degli altri. In un mondo così, desidero avere 
l’energia e la capacità di mantenere vivi ideali migliori in seno a una minoranza. E un lavoro 
di questo tipo riguarderà ciascuno di noi. Teniamo sempre presente nella mente il pensiero 

 
56 Ivi, p. 321. 
57 J. VELLACOTT, Bertrand Russell and the Pacifists in the First World War, pp. 220-224. 
58 B. RUSSELL, The German Peace Offer (1918), ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, 
pp. 398-399. 
59 J. VELLACOTT, Bertrand Russell and the Pacifists in the First World War, p. 225. 
60 Ora in The Collected Papers of Bertrand Russell, vol. 14, pp. 426-427. 



CASTELLI, Bertrand Russell e la lotta per la pace 

SCIENZA & POLITICA 
vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
148 
 

di servire il mondo: non qualche “principio”, né l’orgoglio, né il desiderio di confutare i nostri 
avversari, ma il desiderio positivo di nutrire la vita nel mondo, piuttosto che servire la morte.  

Contro l’isteria collettiva e distruttiva creata dalla guerra, Russell vorrebbe er-
gersi a testimone che «la Vita, non la Morte (per quanto eroica), è la fonte di ogni 
bene». Il 14 settembre del 1918, viene liberato e, contestualmente, si dimette dal 
National Committee della NCF61. 

7. Per concludere 

Può essere utile, in conclusione, considerare gli elementi che compongono il 
pensiero sulla pace di Russell negli anni del conflitto. Riguardo alle cause della 
guerra, l’analisi di Russell deve moltissimo a quella di Angell: per entrambi la guerra 
ha radici soprattutto culturali (e sicuramente non economiche). A loro parere, cioè, 
il fattore più potente che genera conflitto è la persistenza di idee erronee sull’utilità 
della guerra. Tale persistenza ha riflessi anche sull’organizzazione interna dello 
Stato che, accentrando il potere e preparandosi per la guerra, genera a sua volta 
tensioni e conflitti; specie quando riesce a legarsi al normale egoismo degli esseri 
umani, e al loro amore per l’azione collettiva e per il comando sugli altri. 

Se le idee erronee rappresentano la causa principale della guerra, il rimedio non 
può che essere culturale. Per costruire la pace, cioè, sarà necessario rendere chiare 
ai popoli le ragioni dell’inutilità della guerra, educarli alla convivenza pacifica, revi-
sionare in modo radicale i concetti fondamentali che tengono insieme la comunità 
(primo tra tutti il patriottismo). Alla strada del rinnovamento culturale per costruire 
la pace, nel pensiero di Russell, se ne aggiungono altre tre: la prima fa leva su una 
radicale opposizione individuale alle logiche della violenza. A giudizio di Russell, 
cioè, la pace può essere perseguita anche attraverso l’indisponibilità individuale e 
collettiva a obbedire agli ordini. È il caso dell’obiezione di coscienza al servizio di 
leva obbligatorio, ma è anche il caso della resistenza non violenta a un’invasione 
esterna. La seconda strada verso la pace è quella che prevede una profonda riforma 
della distribuzione delle risorse in senso egualitario, in modo da rendere ognuno 
in grado di perseguire i propri fini con soddisfazione e di disinnescare la portata 
violenta della frustrazione e dell’esclusione sociale. Infine, la terza strada è quella 
istituzionale: si tratta di abolire la sovranità esterna degli Stati e costruire istituzioni 
sovranazionali che dirimano le controversie internazionali attraverso il diritto. 

Qualche parola, infine su alcune critiche che sono state rivolte al pensiero di 
Russell sulla pace. Una prima critica è quella di essere ingenuo e superficiale: a 
volte, le sue argomentazioni sembrano non tenere conto della complessità dell’am-
bito politico; sembrano voler risolvere gli intrecci delle dinamiche di potere come 
si risolverebbe un problema scientifico o logico, mancando dunque completamente 
il bersaglio. 

Si tratta di una critica non del tutto fuori luogo: non si può negare, infatti, che 
altri autori abbiano messo in evidenza meglio di Russell le cause profonde della 
guerra (che non si esauriscono nella persistenza di idee erronee come, sia pure con 
varie sfumature, vorrebbero lui stesso o Angell). Tuttavia, a proposito di questa 

 
61 Resta però legato alla causa degli obiettori di coscienza e della loro liberazione, come testimoniano tre articoli 
pubblicati su «The Tribunal» nel 1919. B. RUSSELL, Why are the CO’s Not Released?, «The Tribunal», 6 
febbraio 1919; What the Conscientious Objector Has Achieved, «The Tribunal», 24 aprile 1919; What the 
CO’s Stand For, «The Tribunal», 8 gennaio 1920. Questi articoli sono ora pubblicati in The Collected Papers 
of Bertrand Russell, vol. 14, rispettivamente pp. 447-448, pp. 449-450, 451-452. 



 
 

 
SCIENZA & POLITICA 

vol. XXXVII, no. 73, 2025, pp. 133-149 
149 

critica, si possono proporre due osservazioni: la prima è che Russell è consapevole 
della complessità delle questioni che si trova ad affrontare perché scrive nell’ambito 
di un dibattito – quello britannico – molto ricco e approfondito sul problema della 
guerra e sul modo di costruire la pace. Conosce bene le figure di spicco di questo 
dibattito (Hobson, Dickinson, Keynes e molti altri), e ne conosce i lavori. Sceglie, 
però, non tanto di entrare in questo dibattito rivolgendosi ai suoi protagonisti, 
quanto di scrivere saggi e articoli incisivi, capaci di convincere sia l’uomo della 
strada, sia gli intellettuali e i dirigenti politici. I suoi scritti sulla guerra, cioè, sono 
rivolti più a orientare i comportamenti sulla base di osservazioni ragionevoli che a 
proporre analisi approfondite. È convinto che la storia non sia già scritta, e che il 
modo in cui i popoli e i dirigenti politici interpreteranno la situazione contribuirà a 
determinare il futuro. La sua posizione di fronte alla guerra, insomma, non è quella 
del politico, o dello scienziato politico realista; è quella del filosofo impegnato, 
dell’uomo che mette a frutto le migliori idee a sua disposizione per spiegare come 
perseguire il bene (o evitare il male). Dunque, il suo pensiero non va valutato tanto 
sul metro della profondità analitica, quanto per come tenta di opporre la propria 
consapevolezza di grande intellettuale alla follia del secolo. 

Una seconda critica che è stata rivolta a Russell è di essere poco coerente. Di 
nuovo, si deve ammettere che una simile critica non è del tutto insensata e che vi 
sono dei nodi irrisolti nel pensiero sulla pace di Russell. Negli scritti che si sono 
esaminati, per esempio, tiene in grande considerazione la libertà individuale e, 
nello stesso tempo, auspica una profonda riforma sociale portata avanti dallo Stato 
(con una forte fascinazione per le prime fasi della Rivoluzione bolscevica); oppure, 
si scandalizza per la barbarie portata da ogni forma di violenza, ma condanna la 
guerra quasi soltanto sulla base del fatto che non serve agli scopi che si propone. 
Sarebbe esagerato sostenere che, tra queste posizioni, vi sia una tensione non risol-
vibile, ma certo, avrebbero meritato maggiore attenzione rispetto a quella che Rus-
sell dedica loro nella maggior parte degli scritti considerati. 

A proposito di questa critica, però, va rilevato che Russell discute della costru-
zione della pace in una situazione estremamente difficile e in continuo, rapido cam-
biamento. I suoi articoli, cioè, non sono scritti nell’agio e nella distanza della rifles-
sione accademica, ma nell’ambito di una lotta politica intensa e irta di pericoli 
(come i suoi due processi dimostrano). Per queste ragioni, sarebbe troppo preten-
dere di non trovare punti deboli nella coerenza della sua opera politica. Per com-
prendere questi punti deboli, poco risolti (che non chiamerei comunque contrad-
dizioni) presenti nei suoi scritti, però, basta metterli in relazione alla situazione po-
litica e culturale in cui Russell formula le sue idee. Insomma, è sufficiente conside-
rare la storia del suo pensiero perché quelle che, in un primo momento, potevano 
sembrare contraddizioni si rivelino per quel che sono: mutamenti di idee, o di ac-
centi, a fronte di differenti situazioni. Insomma, se si tiene conto dei contesti che i 
testi di Russell tentano di interpretare, il suo pensiero non appare più «una fonte 
dal gettito potente di contraddizioni», ma il risultato di una lotta onesta e senza filtri 
con la storia62. 

 

 
62 La citazione è tratta da G. PECORA, Bertrand Russell. Tra liberalismo e socialismo, Roma, Donzelli, 2024, 
p. 209. 


	1. Russell e l’ottimismo del suo tempo
	2. La grande disillusione
	3. Per un mondo pacifico
	4. Lo Stato e la guerra
	5. Stati Uniti, bolscevichi e il cammino verso la pace
	6. La fine del nazionalismo e il «pensiero di servire il mondo»
	7. Per concludere

